
  Годишњак Филозофског факултета у Новом Саду, Књига L-3 (2025) 

Annual Review of the Faculty of Philosophy, Novi Sad, Volume L-3 (2025) 

   

Marija Simonović
*
 

Faculté de Philologie 

Université de Belgrade 

 

UDK 159.964.2 Lacan J.:821.133.109-2  Molière 

DOI: 10.19090/gff.v50i3.2603 

ORCID: 0009-0003-0942-2592         

 

  

 

JOUISSANCE DE DON JUAN À TRAVERS LA PSYCHANALYSE 

LACANIENNE** 

 

Résumé : Bien que la thèse principale et subversive de Jacques Lacan sur Don 

Juan soit qu’il représente un fantasme féminin, et non masculin, cet article se propose de 

démontrer en quoi consiste la transgressivité de la jouissance associée au séducteur 

mythique, offrant ainsi une illustration éloquente de certains concepts fondamentaux de la 

psychanalyse lacanienne. Si la diversité des incarnations de cette transgressivité à travers 

les siècles est analysée par le biais de la notion de libertinage, l’instance de « l’au-moins-

un » qui dit « non » à la castration – que Lacan constitue dans le cadre des formules de la 

sexuation masculine – en révèle la raison structurale. Or, la spécificité du Dom Juan 

moliéresque, notamment en comparaison avec ses homologues espagnol (Tirso de Molina) 

et italien (Da Ponte-Mozart), réside dans l’introduction de la jouissance dans le champ 

symbolique de la parole et du langage, faisant ainsi basculer la transgression initialement 

charnelle dans la sphère de la trahison. À travers le renversement du sens attendu des 

signifiants, l’illusion de l’amour émerge du déguisement de la jouissance sous les traits du 

désir authentique. 

 

Mots clés : Don Juan, Jacques Lacan, Molière, jouissance, transgression, 

libertinage, illusion. 

 

CHAMP DE CROISEMENT ENTRE LITTÉRATURE ET 

PSYCHANALYSE 

 

Parler de la figure du séducteur mythique, telle que créée par Tirso de 

Molina (1630) et magistralement caractérisée dans les œuvres de Molière (1665) et 

de Da Ponte-Mozart (1787), n’est pas en soi une grande nouveauté. Même pour 

                                                      
*
 m.simonovic993@gmail.com 

**
 Ce travail, qui représente une version adaptée du second chapitre de mon mémoire de 

Master 2 intitulé La jouissance de Don Juan et de ses victimes et soutenu le 18 septembre 

2024 au Département de psychanalyse à l’Université Paris 8, France, a été présenté au Dix-

septième colloque international « Les Études françaises aujourd’hui », qui, sous le titre 

Approches contemporaines dans les études françaises et francophones, a eu lieu les 25 et 

26 octobre 2024 à la Faculté de philosophie et lettres de Novi Sad, Serbie. 



34 | Marija Simonović 

  

Jacques Lacan, connu en sciences humaines pour ses interprétations subversives 

fondées sur le renversement psychanalytique des vérités communes, un 

déplacement de l’accent de l’homme-séducteur vers les femmes séduites était 

nécessaire pour préserver la fraîcheur de la perspective. En effet, en postulant Don 

Juan comme un rêve, mythe ou fantasme féminin (Castanet, 2016 : 62), Lacan 

implique que, si la problématique de la séduction est réductible à la question de la 

jouissance,
1
 ce n’est pas la jouissance du conquérant qui est en jeu ici, mais avant 

tout celle de la victime. La femme devient alors victime de son propre fantasme : 

elle se crée l’illusion d’un homme tout-puissant, qui, par son exceptionnalité et 

l’intérêt inédit qu’il lui porte, lui confirmerait qu’elle est une femme (Castanet, 

2016 : 62).  

C’est ainsi que, sous l’impulsion du psychanalyste français le plus 

contesté, on réalise que, derrière le rêve portant sur Don Juan, s’en cache un autre, 

encore plus fondamental : le rêve autour de « La femme », « celle qui sait ce qu’il 

faut pour la jouissance de l’homme » (Lacan, 2006a : 387), mais qui n’est jamais 

moi, c’est toujours une « Autre femme ». C’est précisément ce savoir précieux, 

recelant « le mystère de sa propre féminité » (Lacan, 1966a : 220)
2
 – secret dont 

l’Autre femme est détentrice (Fajnwaks 2022-2023, leçon du 18 novembre 2022) – 

qui constitue le noyau de l’appel de la victime à Don Juan, censé, à son tour, 

résoudre « l’énigme » (Castanet, 2016 : 62) de manière miraculeuse, en consentant 

à jouer le rôle d’un homme éperdument attiré – ne serait-ce que le temps d’un 

instant… 

                                                      
1
 Concept-clé de la psychanalyse lacanienne, la jouissance désigne les forces vitales qui 

nous poussent tout en nous détruisant, par leur tendance à la transgression. Ces forces, 

singulières à chacun, procèdent du poids déterminant du « signifiant-maître » (Miller, 

2015 : 138), entendu comme le « dit premier » qui, par son « obscure autorité », fait de 

l’oracle (Lacan, 1966d : 808). 
2
 J’emprunte ici la formule que Lacan utilise dans son analyse du célèbre cas Dora de 

Sigmund Freud, dans lequel la victimisation de Dora dans le contexte de la relation 

adultère entre son père et Mme K. s’avère n’être rien d’autre que le résultat de la 

fascination de la jeune fille pour Mme K., cette fascination la faisant participer activement 

à la réalisation de la relation dont elle se plaint elle-même, et, d’un point de vue structural, 

reposant sur la supposition d’un savoir sur la féminité en la personne de l’Autre femme 

(Lacan, 2006a : 387-388).  



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 35 

 

Mais enfin, si le drame donjuanesque se tisse entre l’hystérique
3
 en tant 

que femme en manque de féminité, l’Autre femme, fantasmatiquement dotée de 

ces atouts au point même d’être « phallique » (Lacan, 1994 : 418), et Don Juan, 

dont la fonction est de faire passer la première à la seconde, pourquoi parler de sa 

jouissance à lui ? C’est précisément à ce point de retour à la perspective 

stéréotypée du « séducteur invétéré » (Leguil, 2023 : 8) que se cristallise le champ 

d’intersection entre littérature et psychanalyse : la figure de Don Juan s’avère être 

le dispositif le plus vivant pour illustrer certains des concepts fondamentaux de la 

psychanalyse lacanienne, tant au niveau de la jouissance brute de la satisfaction 

corporelle que de la jouissance langagière de l’abus des signifiants, tout en 

démontrant leur pertinence sociale à travers les siècles. Ainsi, la thèse selon 

laquelle l’artiste – par sa vision perçante, mais plus ou moins discursive, plus ou 

moins rationalisée – précède toujours l’analyste (Lacan, 2001a : 192-193) se 

trouve une fois de plus confirmée.  

 

LE CONTEXTE DU LIBERTINAGE 

 

La transgressivité comme moteur de la jouissance (séductrice) prend 

différentes formes depuis la naissance du séducteur mythique jusqu’à nos jours. Si 

le libertinage, en tant que mouvement de pensée né au XVII
e
 siècle, se caractérise 

par la fusion de trois dimensions de la libération – spirituelle, morale et sensuelle 

(Aron–Saint-Jacques, & Viala, 2004 : 343) – la première étant originaire et la 

dernière s’imposant dès ce même siècle (Le Robert, 2000 : 1206), la 

désacralisation religieuse est nettement perceptible dans les trois grandes 

représentations de Don Juan. « Je crois que deux et deux sont quatre, Sganarelle, 

et que quatre et quatre sont huit » est, dans la pièce de Molière, la formule 

d’athéisme donnée par le protagoniste lui-même (Molière, 2023 : 82). Chez Tirso, 

le leitmotiv « vous me laissez bien long répit » (De Molina, 2012 : 163, 273-275, 

319, 323), ainsi que l’invitation de la Statue au souper – suivie, chez le créateur du 

                                                      
3
 Le lien structurel entre hystérie et féminité est établi par Lacan dans son Séminaire III, 

Les psychoses, où est explicitée la question fondamentale que se pose l’hystérique : 

« [Q]u’est-ce que c’est que d’être une femme » (Lacan, 1981 : 193). Cette question 

provient essentiellement du manque qui marque le sexe féminin, d’abord sur le plan 

anatomique, mais surtout au niveau symbolique (Ibid., 198-199) : face à ce manque, la 

femme doit se sexuer dans sa singularité, en dehors des standards conventionnels dont la 

provenance est phallique (la « norme m[â]le » comme ce qui établit la normalité, selon le 

jeu de mots de Lacan (Lacan, 2001b : 479)) – une problématique au cœur même de 

l’hystérie. 



36 | Marija Simonović 

  

mythe, de l’arrachage de la barbe (Ibid., 255) – seront repris comme des éléments 

indispensables dans les versions ultérieures. Enfin, accentuant davantage les traits 

originaux du personnage, l’interprétation mozartienne du siècle suivant met en 

exergue le rire caractéristique donjuanesque – le rire qui résonne au milieu du 

cimetière, troublant la paix des morts (Da Ponte, 1994 : 171, 179) – ainsi que la 

détermination de ne pas se repentir, répétée quatre fois face à la mort (Ibid., 211). 

Dans ce glissement de l’impiété à la débauche dans l’évolution de la 

manifestation du phénomène du libertinage, le XVIII
e
 siècle joue un rôle décisif : 

il érige la figure de « l’homme du plaisir » avec sa pratique de 

« l’affranchissement naturaliste du désir », comme la nomme Lacan dans le 

Séminaire VII sur L’éthique de la psychanalyse (Lacan, 1986 : 12). C’est 

précisément ici, à l’époque de Laclos et de Sade, que la metteuse en scène Macha 

Makeïeff déplace le protagoniste moliéresque (Dom Juan de Molière, mise en 

scène Macha Makeïeff, 2024a), en le recontextualisant dans une société « au bord 

du gouffre » (Dom Juan de Molière, mise en scène Macha Makeïeff, 2024b : 3). 

Alors qu’à ce point d’écrasement de l’Ancien Régime, des Liaisons dangereuses 

(1782), qui précèdent la Révolution française, et de La philosophie dans le 

boudoir (1795), qui la suit, Makeïeff trouve l’entourage radical pour situer Dom 

Juan, Lacan y discerne le mécanisme d’intensification qui, à l’horizon final, fait de 

tous les acteurs – tant sur le plan individuel que sociétal – les victimes de leur 

propre jouissance. Il s’agit de l’épreuve ordalique
4
 que, dans le sillage du 

Séminaire VII (Lacan, 1986 : 12), la philosophe et psychanalyste lacanienne 

Clotilde Leguil reconnaît dans la rivalité entre la marquise de Merteuil et le 

vicomte de Valmont, anciens amants qui ne cessent de s’affronter autour de leurs 

projets de séduction. Ainsi, Valmont devant toujours se prouver « à la hauteur des 

exigences de la jouissance » imposées par sa maîtresse (Leguil, 2022-2023, leçon 

du 28 novembre 2022) – censée être la récompense ultime de ses efforts 

manipulateurs – finit non seulement anéanti en duel, mais aussi dans la mort 

absolue de son esprit, à travers le renoncement à la seule émotion qu’il ait jamais 

éprouvée pour une femme : la vertueuse présidente de Tourvel, qu’il avait d’abord 

stratégiquement dupée. Suivant la même matrice « d’aller toujours plus loin dans 

la transgression libertine » (Ibid.) pour se reconnaître digne du titre de maître de la 

séduction, Dom Juan – mû par son ambition de conquérant sur le modèle 

                                                      
4
 L’ordalie, pratique judiciaire médiévale en Occident, consistait à soumettre l’accusé à une 

épreuve corporelle dont l’issue révélait sa culpabilité ou son innocence. Essentiellement 

religieuse, elle reposait sur la croyance que Dieu sauverait toujours l’innocent (Leguil, 

2022-2023, leçon du 28 novembre 2022 ; Trial by ordeal, n.d., para. 1 ; Larousse, n.d., 

Ordalie). 



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 37 

 

d’Alexandre le Grand (Molière, 2023 : 65-66) – se trouve réduit à la main qui a 

jadis cherché tant d’autres – la phrase « [d]onnez-moi la main », par laquelle la 

Statue l’introduit dans sa punition (Ibid., 129), faisant contrepoint à cet « épouseur 

à toutes mains » (Ibid., 63) – à cette main dans laquelle, chez Macha Makeïeff, le 

poison sera enfin posé, et dont l’effet d’intoxication démontrera sous nos yeux ce 

qu’est le toxique de la jouissance.
5
 

Ce point d’autodestruction auquel aboutit le XVIII
e
 siècle ouvre un 

chemin qui, tout au long du siècle suivant, préparera le terrain à la découverte 

freudienne de la pulsion de mort dans Au-delà du principe de plaisir (1920). 

L’articulation de l’au-delà de toutes limites dans la quête du plaisir, qui – à travers 

l’insatisfaction inhérente à cette quête (Lacan, 1986 : 37 ; Leguil, 2023 : 100-101) 

– ne mène qu’à l’anéantissement de la subjectivité, s’opère, comme l’explique 

Lacan dans « Kant avec Sade », l’écrit contemporain au Séminaire VII, par la 

« montée insinuante à travers le XIX
e
 siècle du thème du ‘bonheur dans le mal’ » 

(Lacan, 1966c : 765), dont le recueil de poèmes de Charles Baudelaire, Les fleurs 

du mal (1861), et la nouvelle de Jules Barbey d’Aurevilly, « Le bonheur dans le 

crime », ne sont que les expressions les plus explicites. C’est justement sous la 

plume de Barbey d’Aurevilly – et dans le même cadre du recueil Les Diaboliques 

(1874) – que réapparaît une version renouvelée de la figure donjuanesque, depuis 

une perspective qui dépasse toutes les attentes.
6
 « Le plus bel amour de Don 

Juan » met en scène le séducteur (sous le nom de comte de Ravila de Ravilès) dans 

son crépuscule, mais entouré de « douze de ses anciennes maîtresses, toutes de la 

noblesse » (Castanet, 2016 : 62), toujours ravies de le recevoir au souper et 

curieuses de savoir qui – au terme de ce long parcours de conquérant – a été son 

plus bel amour. Cependant, la réponse qu’elles entendent les frappe d’un « petit 

tonnerre inattendu » (D’Aurevilly, 1966 : 68) : ce titre prestigieux, auquel chacune 

d’elles prétend silencieusement, n’est accordé à personne d’autre qu’à l’enfant de 

treize ans de la maîtresse du compte de Ravila de Ravilès – à « une enfant chétive, 

parfaitement indigne du moule splendide d’où elle était sortie, laide, même de 

l’aveu de sa mère […] une petite topaze brûlée […] une espèce de maquette en 

bronze, mais avec des yeux noirs… » (Ibid., 72), qui, jalouse de l’amour de sa 

                                                      
5
 L’intoxication littéraire et amoureuse d’Emma Bovary, à laquelle fait écho cette évocation 

de l’empoisonnement donjuanesque, est remarquablement décrite par Clotilde Leguil dans 

L’ère du toxique, au chapitre consacré à l’héroïne de Flaubert (Leguil, 2023 : 113-133). 
6
 Bien que Lacan ne se réfère pas explicitement à Barbey sur le thème du bonheur dans le 

mal, « [l]es prêtres démoniaques qu[e celui-ci] excellait à peindre », évoqués dans le 

Séminaire XIV La logique du fantasme (Lacan, 2023 : 259), le rangent incontestablement 

de ce côté-là (Castanet–Cnockaert, & King, 21 mai 2020, para. 4).  



38 | Marija Simonović 

  

mère et éprouvant la plus grande répugnance pour son amant… s’imagine un jour 

enceinte de lui, simplement parce qu’elle lui a succédé dans le fauteuil où il s’était 

assis (Ibid., 78). Ainsi, cet accouplement d’une beauté exceptionnelle (Ibid., 62) 

avec son homologue inversé – sans même aucun contact physique – forme un 

pacte diabolique qui – par le renversement de tous les critères esthétiques et 

moraux – constitue un paradigme authentique de la transgression.
7
  

Enfin, la dernière incarnation de cette transgressivité libertino-juanesque à 

travers les siècles sort du monde de la littérature pour imprégner la réalité sociale 

brute – celle du XX
e
 siècle, contre laquelle le mouvement #MeToo commence 

finalement à s’insurger à partir de 2017. Cette incarnation repose sur la conviction 

du droit d’un homme – considéré comme tout-puissant – à posséder une femme 

sans son consentement, ou bien avec le consentement, mais qui rétrospectivement 

apparaît comme manipulé (Leguil, 2023 : 6). Ainsi, de nombreux témoignages de 

femmes abusées confirment la justesse de l’équation lacanienne mettant en 

corrélation « Il n’y a pas » du rapport sexuel avec « Y a de l’Un » de « l’Un-

dividualisme moderne » (Miller, 2011, La quatrième de couverture, para. 6) : « A 

cause de ce qu’elle parle, ladite jouissance [la jouissance de « l’Un-tout-seul »], 

lui, le rapport sexuel, n’est pas » (Lacan, 1975 : 57). Autrement dit, la jouissance 

qui transgresse les limites du champ de l’Autre – par quoi son existence se trouve 

niée (Miller, 2010-2011, leçon du 25 mai 2011) – dépasse aussi toute possibilité 

d’établissement d’une relation amoureuse et humaine.  

 

LA JOUISSANCE DE LA TRANSGRESSION 

 

Si, dans le chapitre précédent, une approche analytique a été adoptée afin 

de déplier les différentes modalités d’un même phénomène fondamental, une 

démarche inverse s’impose ici : celle qui, par une perspective synthétique, viserait 

à saisir la racine de la problématique à l’origine de ses multiples réactualisations. 

Selon Jacques-Alain Miller, le plus éminent messager de l’enseignement de Lacan, 

il s’agit du troisième des six paradigmes de la jouissance qu’il distingue, celui qui 

correspond à l’époque du Séminaire VII (1959-1960) et de l’écrit « Kant avec 

Sade » (1963), où la notion du réel commence à s’articuler comme l’un des trois 

registres de la réalité, dans lequel, sans aucun intermédiaire symbolique, repose 

toute la brutalité de la vie. Das Ding, la Chose – « ce lieu inaugural des pulsions » 

(Leguil, 2023 : 171), dont la proximité est insupportable mais qui réside pourtant 

                                                      
7
 Pour une analyse de la transgression aurevillienne dans une perspective lacanienne, dont 

s’inspire l’interprétation présentée, v. Villiers, n.d. 



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 39 

 

en chacun de nous (Lacan, 1986 : 87, 167) – est « structuralement inaccessible » 

du fait des barrières protectrices qui l’entourent, mais une fois ces barrières 

franchies, on accède « à la zone de l’horreur » où « tout est permis » – ce qui 

constitue un acte de transgression par excellence (Miller, 1999b : 8-9 ; Leguil, 

2023 : 7 ; Симоновић, 2024 : 279). 

Ce principe d’accès à la jouissance par le forçage (Miller, 1999 : 8) a 

d’abord été théorisé par Freud, qui, dans le quatrième essai de Totem et tabou 

(1913), postule l’existence du Père de la horde primitive en tant que « père violent, 

jaloux, qui garde toutes les femelles pour soi et évince les fils qui arrivent à l’âge 

adulte », mais contre lequel les frères s’insurgent un jour, mettant ainsi 

irrémédiablement un terme à son régime autocratique (Freud, 2009 : 360). Or, ce 

qui, dans les théorisations de Freud, apparaissait comme le sens historique de la 

jouissance pure, absolue et originelle (Lacan, 2006b : 159, 177), acquiert, chez 

Lacan, une signification structurelle (Lacan, 2011 : 203 ; Vinciguerra, 2022 : 103). 

« Pourquoi ne pas voir le Père du meurtre primitif comme un orang-outang ? » 

(Lacan, 2011 : 203-204), c’est ainsi que, dans le Séminaire XIX, Lacan remet en 

question la vraisemblance des hypothèses freudiennes. « Ici se touche ce qui n’est 

pas de mon cru à dire, à savoir la parenté de la logique et du mythe. Cela marque 

seulement que l’une puisse corriger l’autre » (Ibid., 214). La réécriture du mythe 

par la logique – qu’entend exactement Lacan par là ? 

La réponse nous est donnée sous la forme des formules de la sexuation – 

la schématisation spécifiquement lacanienne de la prise de « position sexuelle » 

(Lacan, 1981 : 191) aussi bien chez les hommes que chez les femmes, dont la 

formalisation définitive s’établit dans le Séminaire XX, Encore (1972-1973). Le 

septième chapitre de ce Séminaire s’ouvre sur le tableau suivant : 

 

 

Graphique 1 : Les formules de la sexuation (Lacan, 1975 : 73) 

 



40 | Marija Simonović 

  

 

Le tableau est divisé en deux côtés – gauche, masculin, et droit, féminin – 

la fonction phallique, Φx, étant l’élément qui les unit en un ensemble. Cet 

opérateur – qui met en jeu la castration (Vinciguerra, 2022 : 72) – trouve son 

origine mythique dans l’acte de meurtre du Père de la horde primitive, le lien entre 

castration et meurtre étant précisément la prohibition (Leguil, 2021-2022, leçon du 

9 mai 2022) de l’inceste découlant de ce dernier, règle que les frères se sont 

imposée afin de prévenir le déclanchement de la rivalité entre eux et d’éviter ainsi 

la destruction de l’organisation sociale dont ils ont posé les bases en se liguant 

contre le Père (Ibid., 363). Alors qu’avant le meurtre, la communauté n’était régie 

par aucune autre loi que celle de la jouissance du Père – il « joui[ssai]t de toutes 

les femmes », et était « celui qui [était] capable de satisfaire à la jouissance de 

toutes les femmes » – une fois l’acte accompli, les fils se soumettent 

volontairement à la prohibition, ce qui signifie que désormais plus personne 

n’occupera la place paternelle (Lacan, 2006b : 143, 158-159 ; Leguil, 2021-2022, 

leçons du 9 et du 23 mai 2022). Que tous les fils soient castrés, c’est-à-dire 

empêchés dans leur tentative d’accéder à la jouissance absolue, est ce que Lacan 

exprime par le quantificateur universel – « pour tout x, phi de x », ∀x Φx – et que 

le Père soit le seul pour qui la règle de la castration ne tient pas est ce que montre 

le quantificateur existentiel : « il existe un x tel que non phi de x ». C’est sur la 

base de ces deux formules propositionnelles que se constitue la partie supérieure 

du côté gauche du tableau. 

 

Graphique 2 : « Il existe un x tel que non phi de x » 

 
Or, jouir de toutes les femmes « est manifestement le signe d’une 

impossibilité », ne cesse de nous avertir Lacan (Lacan, 2006b : 106). « [I]l n’y a 

pas de tout des femmes » (Lacan, 2011 : 46), puisque – contrairement aux hommes 

– elles ne peuvent être englobées dans un ensemble homogène (Marret-Maleval, 

2012-2013 : 94). C’est précisément ce que démontre la négation du quantificateur 

universel du côté droit des formules de la sexuation : en raison du fait qu’une 

femme n’est pas nécessairement toute prise dans la fonction phallique, « pas-tout 

x, phi de x », les femmes, en tant qu’ensemble imaginaire, ne se dénombrent que « 

une par une » (Lacan, 1975 : 15), et non pas comme « toutes ».
8
 

                                                      
8
 La nécessité d’aller au-delà de la fonction phallique, dans le contexte de la sexuation 

féminine, constitue le défi principal de la féminité, évoqué dans la note de bas de page 3. 



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 41 

 

 

Graphique 3 : « Pas-tout x, phi de x » 

 
On se retrouve ici face à une contradiction : le Père, en tant qu’exception, 

jouit de ce qui n’existe pas (Lacan, 2011 : 46). Mais une issue se dessine à travers 

la question suivante : quelle est la valeur logique de cette figure exceptionnelle ? 

C’est à ce point précis que la réécriture du mythe par la logique s’impose avec 

évidence. Le Père tout-puissant n’a pas existé, il est une construction artificielle 

(Lacan, 2006b : 143), « un réquisit du type désespéré », qui sert d’exception 

confirmant la règle (Lacan, 2011 : 108) : sa nécessité (Ibid., 207-208) se justifie 

dans la mesure où elle permet à l’ensemble des hommes de se constituer. Il est cet 

« au-moins-un » qui, par sa position d’exclu (Vinciguerra, 2022 : 74), réunit le 

reste des hommes en un tout homogène – le tout de ceux qui ont consenti (Lacan, 

2011 : 204 ; Leguil, 2021-2022, leçon du 9 mai 2022) à la castration : 

 

Graphique 4 : L’exception qui fonde le tout (Miller, 1999a : 19) 

 
 Conformément à ce que Rose-Paule Vinciguerra explicite encore plus 

clairement, 

[d]ans la logique classique, l’existence de l’exception, interdit la formation de 

l’universel. Selon Lacan, l’exception constitue au contraire la condition de la 

constitution de l’universel. C’est lié à la distinction Symbolique et Réel […]. 

L’Un d’exception réel du ‘dire que non’ autorise le ‘tous’ symbolique comme 

possible (Vinciguerra, 2022 : 76-77), 

l’au-moins-un, en tant qu’articulation logique de la figure du Père mythique, se 

révèle comme l’opérateur réel qui, bien qu’inexistant, constitue le modèle 

suprême de la transgression sexuelle – modèle sur lequel s’aligne Don Juan, 

précisément en tant que porteur du mythe.
9
  

 

                                                      
9
 L’étude de Jean Rousset, Mythe de Don Juan, postule notre protagoniste comme porteur 

du mythe dans le sens que, parallèlement à toute la richesse des manifestations 

diachroniques parues sur le sujet (outre les œuvres clés d’Espagne, de France et d’Italie, 

citons encore George Gordon Byron, Alexandre S. Pouchkine, E. T. A. Hoffmann et 

Charles Baudelaire, entre autres), les « éléments structurels fondamentaux » du récit 

restent les mêmes (Forestier, 2012 : 11), ce qui fait de Don Juan « un bien commun que 

tout le monde s’approprie sans jamais l’épuiser » (Rousset, 2012 : 17).  



42 | Marija Simonović 

  

LA JOUISSANCE DE LA TRAHISON 

 

Or, la mise en évidence de la racine de la transgressivité sexuelle dans 

l’instance de l’au-moins-un ne constitue pas l’ultime horizon dans l’articulation de 

la problématique de la jouissance donjuanesque. Bien au contraire, un tout 

nouveau monde s’ouvre avec l’œuvre de Molière, qui – par rapport à celle de Tirso 

– nous initie à la dimension de la trahison comme forme particulière du 

phénomène de la transgression. Tout d’abord, le franchissement dans la sphère de 

trahison correspond au dépassement de l’immédiateté de la satisfaction du but 

corporel par l’usage raffiné d’outils symboliques, par quoi naît l’approche 

séductrice. Par conséquent, ce qui, chez le créateur du mythe, apparaissait comme 

un forçage physique dans toute sa grossièreté – « se glisse[r] », dans la nuit, « dans 

le lit des femmes » (Lacan, 2004 : 224) sous l’apparence de leur fiancé ou amant 

(De Molina, 2012 : 23-27, 151-153, 173-177) – se transforme, dans le contexte 

mondain de la courtoisie française (Forestier, 2012 : 10), en une contrainte 

imperceptible : une tromperie d’autant plus décevante qu’elle se dépouille des 

traits formels de l’agressivité. Autrement dit, l’introduction au champ moliéresque 

« de la parole et du langage » (Lacan, 1966b : 237-322)
10

 coïncide avec l’entrée 

dans un monde hypocrite où le renversement du sens attendu des signifiants 

devient la règle, de sorte que la possession charnelle d’une femme n’est plus 

possible sans la jouissance tirée de la création d’une illusion d’amour.  

[B]elle Charlotte, je vous aime de tout mon cœur […] ; cet amour est bien 

prompt sans doute ; mais quoi, c’est un effet, Charlotte, de votre grande beauté, 

et l’on vous aime autant en un quart d’heure, qu’on ferait une autre en six mois 

[,] 

c’est ainsi que le séducteur français courtise la paysanne qu’il vient de rencontrer – 

celle-là même qui, bien que consciente que ses mains sont noires (Molière 2023 : 

81), n’en tombe pas moins dans le piège de la promesse de mariage, prononcée par 

celui pour qui le mariage n’est qu’une valeur vide (Ibid., 63) : « Non, non, ne 

craignez point, il se mariera avec vous tant que vous voudrez », assure Sganarelle 

                                                      
10

 En dehors même de l’approche psychanalytique, Rousset distingue deux méthodes de 

tromperie chez les personnages donjuanesques : celle qui passe par le geste ou le 

déguisement, dont les modèles sont Tirso de Molina et Da Ponte-Mozart, et celle, 

inaugurée par Molière, qui repose sur l’usage abusif de la parole, entraînant toute une 

complexification des rapports, tant au niveau des moyens que des effets (Rousset, 2012 : 

83-85). Toutefois, l’apport lacanien sur le rapport entre désir et jouissance – qui sera traité 

dans la suite du texte – donne une nouvelle profondeur à l’élaboration de cette 

reconfiguration moliéresque. 



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 43 

 

à la fille naïve (Ibid., 82). Le cas extrême de Done Elvire atteignant, en ce sens, le 

point culminant – sous l’effet des doux empressements (Ibid., 62), elle rompt les 

liens sacrés avec Dieu – une question se pose : existe-t-il un outil à l’aide duquel 

ce procédé d’implantation d’une confiance artificielle pourrait être dénoncé ? 

La distinction que Lacan opère entre jouissance et désir offre justement 

une perspective suffisamment puissante pour articuler la structure de la 

manipulation séductrice. La jouissance en tant que négation de toute limite 

s’oppose radicalement au désir comme ce qui se constitue dans l’acceptation de 

limite. « Avoir mené à son terme une analyse n’est rien d’autre qu’avoir rencontré 

cette limite où se pose toute la problématique du désir », est-il dit dans le 

Séminaire VII (Lacan, 1986 : 347). D’une part, la jouissance annule le désir si la 

limite n’est pas respectée ; d’autre part, seul le désir – si son ascèse est bien menée 

(Leguil, 2022 : 30) – est à même de maîtriser la jouissance en lui imposant la 

limite : « La castration veut dire qu’il faut que la jouissance soit refusée, pour 

qu’elle puisse être atteinte sur l’échelle renversée de la Loi du désir. » (Lacan, 

1966d : 827). Or, le cas Juan dépasse la simplicité de cette binarité : si ses actes 

relèvent de la jouissance, ils se donnent pourtant à voir comme l’expression d’un 

désir authentique. C’est précisément cette dimension du déguisement que Lacan 

pointe dans le Séminaire X L’angoisse : 

La trace sensible de ce que je vous avance concernant Don Juan, c’est que le 

rapport complexe de l’homme à son objet est pour lui effacé, mais c’est au prix 

d’accepter son imposture radicale. Le prestige de Don Juan est lié à 

l’acceptation de cette imposture. Il est toujours là à la place d’un autre. Il est, si 

je puis dire, l’objet absolu (Lacan, 2004 : 224, l’italique est de mon fait). 

Le donjuanisme n’est rien d’autre que « l’imposture par rapport au désir », 

c’est ainsi que Clotilde Leguil interprète ce constat de Lacan. En allant droit au but 

avec ses propositions de mariage – surtout lorsqu’il s’agit d’« une jeune fiancée » 

(Molière, 2023 : 68) – le Don Juan séducteur fait croire aux femmes qu’il n’est pas 

embarrassé par son désir, qu’il est libre de l’assumer, malgré le manque qui le 

constitue et qui met en jeu le facteur de castration (Leguil, 2022-2023, leçon du 28 

novembre 2022 ; Leguil, 2023 : 9, 13-14). Ainsi, l’illusion d’un partenaire, établie 

dans le premier Don Juan par le déguisement physique, se transforme avec Done 

Elvire en illusion d’un mari, qui – à travers l’institution symbolique du mariage – 

se forme sur fond de la perversion
11

 fondamentale de la garantie du désir. 

                                                      
11

 Sur la perversion des Lois de la parole et du langage dans le cadre des énoncés 

performatifs – dimension illustrée de manière paradigmatique par la rhétorique 

donjuanesque de la promesse de mariage – v. Felman, 1980 : 29-80. 



44 | Marija Simonović 

  

Jouissance masquée en tant que désir, telle est la formule de la 

manipulation donjuanesque dont la transmutation dans le registre de la rencontre 

prend la forme de l’éthique du célibataire masquée sous les traits de l’éthique de 

la rencontre. Alors que cette dernière se construit autour du désir de l’Autre – 

autour d’une véritable ouverture à ce que l’Autre désire, ce qui suppose une 

certaine coupure dans la jouissance propre – c’est précisément ce que la première 

conteste, en imposant le règne de la jouissance de l’Un : ici, l’utilitarisme 

l’emporte, car l’Autre n’est reconnu comme tel que dans la mesure où il procure 

de la jouissance (Goumet, 2013, La quatrième de couverture, para. 2 ; Naveau, 

2014 : 72, 80-81). Or, toute la spécialité de la séduction donjuanesque repose sur 

l’effacement des traces de cet utilitarisme, faisant ainsi passer au premier plan une 

fausse importance accordée à la personne de l’Autre. Ainsi, ce qui, du côté de la 

victime, apparaît comme un consentement
12

 courageux au « miracle de la 

rencontre » (Leguil, 2023 : 12) – l’abandon du couvant par Done Elvire pour 

réaliser le potentiel d’un amour extraordinaire – s’avère, du point de vue réel du 

séducteur, comme une sale réussite de l’abus de la remise de soi à celui qui 

prétend s’impliquer sur le même plan. 

 

                                                      
12

 Sur la beauté de l’acte de consentement reposant sur la confiance dans le désir de 

l’Autre, v. Leguil, 2021 : 27.  



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 45 

 

 

DON JUAN’S JOUISSANCE THROUGH LACANIAN PSYCHOANALYSIS 

 

Summary 

 

Despite Lacan’s main and subversive thesis that Don Juan represents a feminine 

fantasy rather than a masculine one, this article explores the transgressive nature of 

jouissance associated with this mythical seducer, thus offering a compelling illustration of 

some of the fundamental concepts in Lacanian psychoanalysis. While the various 

incarnations of this transgressivity are analyzed through the notion of libertinage – from 

the 17
th

 to the 21
st
 century, we observe a shift from the term’s religious to its sexual 

meaning, alongside the intrusion of the death drive into the reality of sexual abuse – their 

structural foundation emerges through the figure of the “at-least-one” who says “no” to 

castration, which – within the formulas of masculine sexuation – Lacan grounds in Freud’s 

theorization of the mythic Father, “who possesses all women” (Naveau, 2014 : 122). 

However, the specificity of Molière’s protagonist, particularly in comparison with his 

Spanish (Tirso de Molina) and Italian (Da Ponte-Mozart) counterparts, lies in his 

introduction of jouissance into the symbolic field of speech and language, whereby an 

initially carnal transgression shifts into the sphere of betrayal. Through the reversal of the 

expected meaning of signifiers, the illusion of love takes shape, grounded in the 

concealment of jouissance beneath the guise of authentic desire – ultimately dismantling 

the very magic of the encounter. 

 

Key words: Don Juan, Jacques Lacan, Molière, jouissance, transgression, 

libertinage, illusion. 

 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

 

Aron, P.–Saint-Jacques, D. & Viala, A. (eds.) (2004). Le dictionnaire du littéraire. 

Paris : PUF. 

Castanet, H. (2016). Barbey d’Aurevilly avec Lacan ou Don Juan au second 

empire. La Cause du Désir, 94, 62-65, 

https://doi.org/10.3917/lcdd.094.0062  

Castanet, H.–Cnockaert, V. & King, P. (21 mai 2020). Don Juan, un mythe 

féminin (J. Lacan-1972) [vidéo]. Disponible sur 

https://www.youtube.com/watch?v=djXMb0676aQ&ab_channel=Herv

%C3%A9CASTANET-cha%C3%AEneMI-DIT 

Da Ponte, L. (1994). Don Juan / Don Giovanni. Paris : Flammarion.  

D’Aurevilly, B. (1966). Œuvres completes II. Paris : Gallimard.  

De Molina, T. (2012). Le Trompeur de Séville et l’Invité de pierre / El Burlador 

https://doi.org/10.3917/lcdd.094.0062
https://www.youtube.com/watch?v=djXMb0676aQ&ab_channel=Herv%C3%A9CASTANET-cha%C3%AEneMI-DIT
https://www.youtube.com/watch?v=djXMb0676aQ&ab_channel=Herv%C3%A9CASTANET-cha%C3%AEneMI-DIT


46 | Marija Simonović 

  

de Sevilla y convidado de piedra. Paris : Gallimard.  

Dom Juan de Molière, mise en scène Macha Makeïeff. (2024a). In : Odéon 

Théâtre de l’Europe. Consulté le 3 mai 2024, sur https://www.theatre-

odeon.eu/fr/saison-2023-2024/spectacles-2023-2024/dom-juan-23-24 

Dom Juan de Molière, mise en scène Macha Makeïeff. (2024b). In : Odéon 

Théâtre de l’Europe. Consulté le 3 mai 2024, sur 

https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-

fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQX

lOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ

9fQ==--

db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccb

e550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf  

Fajnwaks, F. (2022-2023). Le Réel, Le Symbolique et L’Imaginaire 

(Enseignement prononcé dans le cadre du Département de 

psychanalyse de l’Université Paris 8, inédit).  

Felman, Sh. (1980). Le Scandale du corps parlant : Don Juan avec Austin ou La 

séduction en deux langues. Paris : Seuil. 

Forestier, G. (2012). Préface. Le mythe de Don Juan. Paris : Armand Colin, 3-11. 

Freud, S. (2009). Totem et tabou. Œuvres complètes, volume XI. Paris : PUF, 189-

385. 

Goumet, S. (2013). Passions célibataires. Fontenay-le-Comte : Lussaud. 

Lacan, J. (1966a). Intervention sur le transfert. Écrits. Paris : Seuil, 215-226. 

Lacan, J. (1966b). Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse. 

Écrits. Paris : Seuil, 237-322. 

Lacan, J. (1966c). Kant avec Sade. Écrits. Paris : Seuil, 765-790. 

Lacan, J. (1966d). Subversion du sujet et dialectique du désir dans l’inconscient 

freudien. Écrits. Paris : Seuil, 793-827. 

Lacan, J. (1975). Le Séminaire, livre XX, Encore. Ed. J.-A. Miller. Paris : Seuil.  

Lacan, J. (1981). Le Séminaire, livre III, Les psychoses. Ed. J.-A. Miller. Paris : 

Seuil.  

Lacan, J. (1986). Le Séminaire, livre VII, L’éthique de la psychanalyse. Ed. J.-A. 

Miller. Paris : Seuil.  

Lacan, J. (1994). Le Séminaire, livre IV, La relation d’objet. Ed. J.-A. Miller. 

Paris : Seuil.  

Lacan, J. (2001a). Hommage fait à Marguerite Duras, du ravissement de Loi V. 

Stein. Autres écrits. Paris : Seuil, 191-197. 

Lacan, J. (2001b). L’étourdit. Autres écrits. Paris : Seuil, 449-495. 

https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf


JOUISSANCE DE DON JUAN... | 47 

 

Lacan, J. (2004). Le Séminaire, livre X, L’angoisse. Ed. J.-A. Miller. Paris : 

Seuil.  

Lacan, J. (2006a). Le Séminaire, livre XVI, D’un Autre à l’autre. Ed. J.-A. Miller. 

Paris : Seuil.  

Lacan, J. (2006b). Le Séminaire, livre XVIII, D’un discours qui ne serait pas du 

semblant. Ed. J.-A. Miller. Paris : Seuil.  

Lacan, J. (2011). Le Séminaire, livre XIX, ... ou pire. Ed. J.-A. Miller. Paris : 

Seuil.  

Leguil, C. (2021). Céder n’est pas consentir. Paris : PUF.  

Leguil, C. (2021-2022). Sur la jouissance féminine et l’amour – entre obéissance 

et désobéissance (Enseignement prononcé dans le cadre du 

Département de psychanalyse de l’Université Paris 8, inédit).  

Leguil, C. (2022). Ne pas céder sur son désir. Actualité d’un précepte lacanien. La 

Cause du Désir, 111, 18-33, https://doi.org/10.3917/lcdd.111.0018  

Leguil, C. (2022-2023). Vers le désir, l’éthique au sens de Lacan (Enseignement 

prononcé dans le cadre du Département de psychanalyse de 

l’Université Paris 8, inédit).  

Leguil, C. (2023). L’ère du toxique. Paris : PUF.  

Leguil, C. (2024). Don Juan, après #MeToo. Le prince noir. Paris : Hamarttan, 5-

15. 

Le Robert (2000). Dictionnaire historique de la langue française. Ed. A. Rey. 

Paris : Dictionnaires Le Robert.  

Marret-Maleval, S. (2012-2013). L’Un et la sexuation, lecture des chapitres VI et 

VII d’Encore. In : Miller, J.-A. (ed.) (2012-2013). L’a-graphe, 

L’inconscient et le corps. Rennes : Section Clinique de Rennes. 93-104. 

Disponible sur http://www.sectionclinique-rennes.fr/nuevo/wp-

content/uploads/2015/08/Extrait-2-La-graphe-2001213.pdf  

Miller, J.-A. (1999a). Un répartitoire sexuel. La Cause freudienne, 40, 5-19. 

Miller, J.-A. (1999b). Les six paradigmes de la jouissance. La Cause freudienne, 

43, 4-21. Disponible sur 

http://www.lutecium.org/files/2010/11/JAM_Les-six-paradigmes-de-la-

jouissance.pdf  

Miller, J.-A. (2010-2011). L’orientation lacanienne. L’Un-Tout-Seul 

(Enseignement prononcé dans le cadre du Département de 

psychanalyse de l’Université Paris 8, inédit). Consulté le 3 mai 2024, 

disponible sur https://jonathanleroy.be/wp-

content/uploads/2016/01/2010-2011-LUn-tout-seul-JA-Miller.pdf  

https://doi.org/10.3917/lcdd.111.0018
http://www.sectionclinique-rennes.fr/nuevo/wp-content/uploads/2015/08/Extrait-2-La-graphe-2001213.pdf
http://www.sectionclinique-rennes.fr/nuevo/wp-content/uploads/2015/08/Extrait-2-La-graphe-2001213.pdf
http://www.lutecium.org/files/2010/11/JAM_Les-six-paradigmes-de-la-jouissance.pdf
http://www.lutecium.org/files/2010/11/JAM_Les-six-paradigmes-de-la-jouissance.pdf
https://jonathanleroy.be/wp-content/uploads/2016/01/2010-2011-LUn-tout-seul-JA-Miller.pdf
https://jonathanleroy.be/wp-content/uploads/2016/01/2010-2011-LUn-tout-seul-JA-Miller.pdf


48 | Marija Simonović 

  

Miller, J.-A. (2011). La quatrième de couverture. Le Séminaire, livre XIX, ... ou 

pire. Ed. J.-A. Miller. Paris : Seuil.  

Miller, J.-A. (2015). La logique et l’oracle. La Cause du Désir, 90, 133-142, 

https://doi.org/10.3917/lcdd.090.0133  

Molière (2023). Dom Juan. Paris : Flammarion.  

Naveau, P. (2014). Ce qui de la rencontre s’écrit. Paris : Michèle. 

Ordalie. (n.d.). In : Larousse. Consulté le 3 mai 2024, sur 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/ordalie/56348  

Rousset, J. (2012). Le mythe de Don Juan. Paris : Armand Colin. 

Trial by ordeal. (n.d.). In : Wikipedia. Consulté le 3 mai 2024, sur 

https://en.wikipedia.org/wiki/Trial_by_ordeal  

Villiers, V. (n.d.). Le choix d’écriture : pourquoi ? Comment ? – Soirée Masters 2 

–. Consulté le 3 mai 2024, disponible sur https://psychanalyse-

map.org/wp-content/uploads/2018/04/soirecc81e-master-2.pdf 

Vinciguerra, R.-P. (2022). La sexuation sans le genre. Bruxelles : Lettre volée. 

Симоновић, М. (2024). Између Лакана и Антигоне: етика. In: А. Марчетић, Д. 

Душанић, О. Жижовић, С. Калинић (eds.) (2024). Књижевност у 

дијалогу: зборник радова са научног скупа посвећен проф. др Тањи 

Поповић (1963–2020). Београд: Филолошки факултет. 275-290. doi: 

https://doi.org/10.18485/tp_kud.2024.ch21 

 

 

https://doi.org/10.3917/lcdd.090.0133
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/ordalie/56348
https://en.wikipedia.org/wiki/Trial_by_ordeal
https://doi.org/10.18485/tp_kud.2024.ch21

