Toouwrax @unosogpcroe gpaxyrmema y Hogom Cady, Kruea L-3 (2025)
Annual Review of the Faculty of Philosophy, Novi Sad, Volume L-3 (2025)

Marija Simonovi¢~ UDK 159.964.2 Lacan J.:821.133.109-2 Moliére
Faculté de Philologie DOI: 10.19090/gff.v50i3.2603
Université de Belgrade ORCID: 0009-0003-0942-2592

JOUISSANCE DE DON JUAN A TRAVERS LA PSYCHANALYSE
LACANIENNE**

Résumé : Bien que la thése principale et subversive de Jacques Lacan sur Don
Juan soit qu’il représente un fantasme féminin, et non masculin, cet article se propose de
démontrer en quoi consiste la transgressivité de la jouissance associée au séducteur
mythique, offrant ainsi une illustration éloquente de certains concepts fondamentaux de la
psychanalyse lacanienne. Si la diversité des incarnations de cette transgressivité a travers
les siécles est analysée par le biais de la notion de libertinage, 1’instance de « I’au-moins-
un » qui dit « non » a la castration — que Lacan constitue dans le cadre des formules de la
sexuation masculine — en révéle la raison structurale. Or, la spécificité du Dom Juan
moliéresque, notamment en comparaison avec ses homologues espagnol (Tirso de Molina)
et italien (Da Ponte-Mozart), réside dans I’introduction de la jouissance dans le champ
symbolique de la parole et du langage, faisant ainsi basculer la transgression initialement
charnelle dans la sphére de la trahison. A travers le renversement du sens attendu des
signifiants, I’illusion de I’amour émerge du déguisement de la jouissance sous les traits du
désir authentique.

Mots clés: Don Juan, Jacques Lacan, Moliére, jouissance, transgression,
libertinage, illusion.

CHAMP DE CROISEMENT ENTRE LITTERATURE ET
PSYCHANALYSE

Parler de la figure du séducteur mythique, telle que créée par Tirso de
Molina (1630) et magistralement caractérisée dans les ceuvres de Moliere (1665) et
de Da Ponte-Mozart (1787), n’est pas en soi une grande nouveauté. Méme pour

“ m.simonovic993@gmail.com

™ Ce travail, qui représente une version adaptée du second chapitre de mon mémoire de
Master 2 intitulé La jouissance de Don Juan et de ses victimes et soutenu le 18 septembre
2024 au Département de psychanalyse a I’Université Paris 8, France, a été présenté au Dix-
septitme colloque international « Les Etudes francaises aujourd’hui », qui, sous le titre
Approches contemporaines dans les études francaises et francophones, a eu lieu les 25 et
26 octobre 2024 a la Faculté de philosophie et lettres de Novi Sad, Serbie.



34 | Marija Simonovié

Jacques Lacan, connu en sciences humaines pour ses interprétations subversives
fondées sur le renversement psychanalytique des Vvérités communes, un
déplacement de I’accent de I’homme-séducteur vers les femmes séduites était
nécessaire pour préserver la fraicheur de la perspective. En effet, en postulant Don
Juan comme un réve, mythe ou fantasme féminin (Castanet, 2016 : 62), Lacan
implique que, si la problématique de la séduction est réductible a la question de la
jouissance, ce n’est pas la jouissance du conquérant qui est en jeu ici, mais avant
tout celle de la victime. La femme devient alors victime de son propre fantasme :
elle se crée I’illusion d’un homme tout-puissant, qui, par son exceptionnalité et
I’intérét inédit qu’il lui porte, lui confirmerait qu’elle est une femme (Castanet,
2016 : 62).

C’est ainsi que, sous l’impulsion du psychanalyste francais le plus
contesté, on réalise que, derricre le réve portant sur Don Juan, s’en cache un autre,
encore plus fondamental : le réve autour de « La femme », « celle qui sait ce qu’il
faut pour la jouissance de ’homme » (Lacan, 2006a : 387), mais qui n’est jamais
moi, c’est toujours une « Autre femme ». C’est précisément ce savoir précieux,
recelant « le mystére de sa propre féminité » (Lacan, 1966a : 220)° — secret dont
1’ Autre femme est détentrice (Fajnwaks 2022-2023, legon du 18 novembre 2022) —
qui constitue le noyau de ’appel de la victime a Don Juan, censé, & son tour,
résoudre « 1’énigme » (Castanet, 2016 : 62) de maniére miraculeuse, en consentant
a jouer le role d’'un homme éperdument attiré — ne serait-ce que le temps d’un
Instant. ..

! Concept-clé de la psychanalyse lacanienne, la jouissance désigne les forces vitales qui
nous poussent tout en nous détruisant, par leur tendance a la transgression. Ces forces,
singuliéres a chacun, procédent du poids déterminant du « signifiant-maitre » (Miller,
2015 : 138), entendu comme le «dit premier » qui, par son « obscure autorité », fait de
I’oracle (Lacan, 1966d : 808).

2 emprunte ici la formule que Lacan utilise dans son analyse du célébre cas Dora de
Sigmund Freud, dans lequel la victimisation de Dora dans le contexte de la relation
adultére entre son pére et Mme K. s’aveére n’étre rien d’autre que le résultat de la
fascination de la jeune fille pour Mme K., cette fascination la faisant participer activement
a la réalisation de la relation dont elle se plaint elle-méme, et, d’un point de vue structural,
reposant sur la supposition d’un savoir sur la féminité en la personne de I’Autre femme
(Lacan, 2006a : 387-388).



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 35

Mais enfin, si le drame donjuanesque se tisse entre [’hystérique® en tant
gue femme en manque de féminité, 1’ Autre femme, fantasmatiquement dotée de
ces atouts au point méme d’étre « phallique » (Lacan, 1994 : 418), et Don Juan,
dont la fonction est de faire passer la premiére a la seconde, pourquoi parler de sa
jouissance a lui ? C’est précisément a ce point de retour a la perspective
stéréotypée du « séducteur invétéré » (Leguil, 2023 : 8) que se cristallise le champ
d’intersection entre littérature et psychanalyse : la figure de Don Juan s’avere étre
le dispositif le plus vivant pour illustrer certains des concepts fondamentaux de la
psychanalyse lacanienne, tant au niveau de la jouissance brute de la satisfaction
corporelle que de la jouissance langagiére de 1’abus des signifiants, tout en
démontrant leur pertinence sociale a travers les siécles. Ainsi, la thése selon
laquelle I’artiste — par sa vision percante, mais plus ou moins discursive, plus ou
moins rationalisée — précéde toujours 1’analyste (Lacan, 2001a: 192-193) se
trouve une fois de plus confirmée.

LE CONTEXTE DU LIBERTINAGE

La transgressivité comme moteur de la jouissance (séductrice) prend
différentes formes depuis la naissance du séducteur mythique jusqu’a nos jours. Si
le libertinage, en tant que mouvement de pensée né au XVII° siécle, se caractérise
par la fusion de trois dimensions de la libération — spirituelle, morale et sensuelle
(Aron-Saint-Jacques, & Viala, 2004 : 343) — la premiére étant originaire et la
derniére s’imposant dés ce méme siécle (Le Robert, 2000: 1206), la
désacralisation religieuse est nettement perceptible dans les trois grandes
représentations de Don Juan. « Je crois que deux et deux sont quatre, Sganarelle,
et que quatre et quatre sont huit » est, dans la piece de Moliére, la formule
d’athéisme donnée par le protagoniste lui-méme (Moliére, 2023 : 82). Chez Tirso,
le leitmotiv « vous me laissez bien long répit » (De Molina, 2012 : 163, 273-275,
319, 323), ainsi que I’invitation de la Statue au souper — suivie, chez le créateur du

® Le lien structurel entre hystérie et féminité est établi par Lacan dans son Séminaire IlI,
Les psychoses, ou est explicitée la question fondamentale que se pose I’hystérique :
« [Q]u’est-ce que c’est que d’étre une femme » (Lacan, 1981: 193). Cette question
provient essentiellement du manque qui marque le sexe féminin, d’abord sur le plan
anatomique, mais surtout au niveau symbolique (Ibid., 198-199) : face a ce manque, la
femme doit se sexuer dans sa singularité, en dehors des standards conventionnels dont la
provenance est phallique (la « norme m[a]le » comme ce qui établit la normalité, selon le
jeu de mots de Lacan (Lacan, 2001b: 479)) — une problématique au cceur méme de
I’hystérie.



36 | Marija Simonovié

mythe, de I’arrachage de la barbe (Ibid., 255) — seront repris comme des éléments
indispensables dans les versions ultérieures. Enfin, accentuant davantage les traits
originaux du personnage, I’interprétation mozartienne du siécle suivant met en
exergue le rire caractéristique donjuanesque — le rire qui résonne au milieu du
cimetiére, troublant la paix des morts (Da Ponte, 1994 : 171, 179) — ainsi que la
détermination de ne pas se repentir, répétée quatre fois face a la mort (Ibid., 211).
Dans ce glissement de I’impiété a la débauche dans 1’évolution de la
manifestation du phénomeéne du libertinage, le XVI1I11° siécle joue un rdle décisif :
il érige la figure de «I’homme du plaisir» avec sa pratiqgue de
« I’affranchissement naturaliste du désir », comme la nomme Lacan dans le
Séminaire VIl sur L’éthique de la psychanalyse (Lacan, 1986 : 12). C’est
précisément ici, a 1’époque de Laclos et de Sade, que la metteuse en scéne Macha
Makeieff déplace le protagoniste moliéresque (Dom Juan de Moliere, mise en
scéne Macha Makeieff, 2024a), en le recontextualisant dans une société « au bord
du gouffre » (Dom Juan de Moliere, mise en scéne Macha Makeieff, 2024b : 3).
Alors qu’a ce point d’écrasement de 1’Ancien Régime, des Liaisons dangereuses
(1782), qui précedent la Révolution francaise, et de La philosophie dans le
boudoir (1795), qui la suit, Makeieff trouve I’entourage radical pour situer Dom
Juan, Lacan y discerne le mécanisme d’intensification qui, a I’horizon final, fait de
tous les acteurs — tant sur le plan individuel que sociétal — les victimes de leur
propre jouissance. Il s’agit de [’épreuve ordalique’ que, dans le sillage du
Séminaire VII (Lacan, 1986 : 12), la philosophe et psychanalyste lacanienne
Clotilde Leguil reconnait dans la rivalité entre la marquise de Merteuil et le
vicomte de Valmont, anciens amants qui ne cessent de s’affronter autour de leurs
projets de séduction. Ainsi, Valmont devant toujours se prouver « a la hauteur des
exigences de la jouissance » imposées par sa maitresse (Leguil, 2022-2023, lecon
du 28 novembre 2022) — censée étre la récompense ultime de ses efforts
manipulateurs — finit non seulement anéanti en duel, mais aussi dans la mort
absolue de son esprit, a travers le renoncement a la seule émotion qu’il ait jamais
éprouvée pour une femme : la vertueuse présidente de Tourvel, qu’il avait d’abord
stratégiquement dupée. Suivant la méme matrice « d’aller toujours plus loin dans
la transgression libertine » (Ibid.) pour se reconnaitre digne du titre de maitre de la
séduction, Dom Juan — m0Q par son ambition de conquérant sur le modéle

* L’ordalie, pratique judiciaire médiévale en Occident, consistait & soumettre I’accusé a une
épreuve corporelle dont I’issue révélait sa culpabilité ou son innocence. Essentiellement
religieuse, elle reposait sur la croyance que Dieu sauverait toujours I’innocent (Leguil,
2022-2023, lecon du 28 novembre 2022 ; Trial by ordeal, n.d., para. 1; Larousse, n.d.,
Ordalie).



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 37

d’Alexandre le Grand (Moliére, 2023 : 65-66) — se trouve réduit a la main qui a
jadis cherché tant d’autres — la phrase « [d]Jonnez-moi la main », par laquelle la
Statue I’introduit dans sa punition (lbid., 129), faisant contrepoint a cet « épouseur
a toutes mains » (lbid., 63) — a cette main dans laquelle, chez Macha Makeieff, le
poison sera enfin posé, et dont 1’effet d’intoxication démontrera sous nos yeux ce
qu’est le toxique de la jouissance.’

Ce point d’autodestruction auquel aboutit le XVIII® siécle ouvre un
chemin qui, tout au long du siécle suivant, préparera le terrain & la découverte
freudienne de la pulsion de mort dans Au-dela du principe de plaisir (1920).
L’articulation de 1’au-dela de toutes limites dans la quéte du plaisir, qui — a travers
I’insatisfaction inhérente a cette quéte (Lacan, 1986 : 37 ; Leguil, 2023 : 100-101)
— ne méne qu’a I’anéantissement de la subjectivité, s’opére, comme 1’explique
Lacan dans « Kant avec Sade », 1’écrit contemporain au Séminaire VII, par la
« montée insinuante a travers le XIX°® siécle du théme du ‘bonheur dans le mal’ »
(Lacan, 1966¢ : 765), dont le recueil de poémes de Charles Baudelaire, Les fleurs
du mal (1861), et la nouvelle de Jules Barbey d’Aurevilly, « Le bonheur dans le
crime », ne sont que les expressions les plus explicites. C’est justement sous la
plume de Barbey d’Aurevilly — et dans le méme cadre du recueil Les Diaboliques
(1874) — que réapparait une version renouvelée de la figure donjuanesque, depuis
une perspective qui dépasse toutes les attentes.® « Le plus bel amour de Don
Juan » met en scene le séducteur (sous le nom de comte de Ravila de Ravilés) dans
son crépuscule, mais entouré de « douze de ses anciennes maitresses, toutes de la
noblesse » (Castanet, 2016 : 62), toujours ravies de le recevoir au souper et
curieuses de savoir qui — au terme de ce long parcours de conguérant — a été son
plus bel amour. Cependant, la réponse qu’elles entendent les frappe d’un « petit
tonnerre inattendu » (D’ Aurevilly, 1966 : 68) : ce titre prestigieux, auquel chacune
d’elles prétend silencieusement, n’est accordé a personne d’autre qu’a I’enfant de
treize ans de la maitresse du compte de Ravila de Ravilés — a « une enfant chétive,
parfaitement indigne du moule splendide d’ou elle était sortie, laide, méme de
I’aveu de sa meére [...] une petite topaze brlée [...] une espéce de maquette en
bronze, mais avec des yeux noirs... » (Ibid., 72), qui, jalouse de I’amour de sa

® L’intoxication littéraire et amoureuse d’Emma Bovary, a laquelle fait écho cette évocation
de I’empoisonnement donjuanesque, est remarquablement décrite par Clotilde Leguil dans
L’ére du toxique, au chapitre consacré a I’héroine de Flaubert (Leguil, 2023 : 113-133).

® Bien que Lacan ne se référe pas explicitement & Barbey sur le théme du bonheur dans le
mal, «[l]es prétres démoniaques qufe celui-ci] excellait a peindre », évoqués dans le
Séminaire X1V La logique du fantasme (Lacan, 2023 : 259), le rangent incontestablement
de ce coté-la (Castanet—Cnockaert, & King, 21 mai 2020, para. 4).



38 | Marija Simonovié

mere et éprouvant la plus grande répugnance pour son amant... s’imagine un jour
enceinte de lui, simplement parce qu’elle lui a succédé dans le fauteuil ou il s’était
assis (Ibid., 78). Ainsi, cet accouplement d’une beauté exceptionnelle (Ibid., 62)
avec son homologue inversé — sans méme aucun contact physique — forme un
pacte diabolique qui — par le renversement de tous les critéres esthétiques et
moraux — constitue un paradigme authentique de la transgression.’

Enfin, la derniére incarnation de cette transgressivité libertino-juanesque a
travers les siécles sort du monde de la littérature pour imprégner la réalité sociale
brute — celle du XX°® siécle, contre laquelle le mouvement #MeToo commence
finalement a s’insurger a partir de 2017. Cette incarnation repose sur la conviction
du droit d’un homme — considéré comme tout-puissant — a posséder une femme
sans son consentement, ou bien avec le consentement, mais qui rétrospectivement
apparait comme manipulé (Leguil, 2023 : 6). Ainsi, de nombreux témoignages de
femmes abusées confirment la justesse de I’équation lacanienne mettant en
corrélation « Il n’y a pas » du rapport sexuel avec «Y a de I’Un » de «1’Un-
dividualisme moderne » (Miller, 2011, La quatriéme de couverture, para. 6) : « A
cause de ce qu’elle parle, ladite jouissance [la jouissance de « 1’Un-tout-seul »],
lui, le rapport sexuel, n’est pas » (Lacan, 1975 : 57). Autrement dit, la jouissance
qui transgresse les limites du champ de 1’ Autre — par quoi son existence se trouve
niée (Miller, 2010-2011, lecon du 25 mai 2011) — dépasse aussi toute possibilité
d’établissement d’une relation amoureuse et humaine.

LA JOUISSANCE DE LA TRANSGRESSION

Si, dans le chapitre précédent, une approche analytique a été adoptée afin
de déplier les différentes modalités d’'un méme phénoméne fondamental, une
démarche inverse s’impose ici : celle qui, par une perspective synthétique, viserait
a saisir la racine de la problématique a 1’origine de ses multiples réactualisations.
Selon Jacques-Alain Miller, le plus éminent messager de 1’enseignement de Lacan,
il s’agit du troisiéme des six paradigmes de la jouissance qu’il distingue, celui qui
correspond a 1’époque du Séminaire VII (1959-1960) et de ’écrit « Kant avec
Sade » (1963), ou la notion du réel commence a s’articuler comme 1’un des trois
registres de la réalité, dans lequel, sans aucun intermédiaire symbolique, repose
toute la brutalité de la vie. Das Ding, la Chose — « ce lieu inaugural des pulsions »
(Leguil, 2023 : 171), dont la proximité est insupportable mais qui réside pourtant

" Pour une analyse de la transgression aurevillienne dans une perspective lacanienne, dont
s’inspire I’interprétation présentée, v. Villiers, n.d.



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 39

en chacun de nous (Lacan, 1986 : 87, 167) — est « structuralement inaccessible »
du fait des barriéres protectrices qui I’entourent, mais une fois ces barriéres
franchies, on accéde «a la zone de I’horreur » oU « tout est permis » — ce qui
constitue un acte de transgression par excellence (Miller, 1999b : 8-9; Leguil,
2023 : 7 ; Cumonosuh, 2024 : 279).

Ce principe d’accés a la jouissance par le forcage (Miller, 1999 : 8) a
d’abord été théorisé par Freud, qui, dans le quatriéme essai de Totem et tabou
(1913), postule I’existence du Pére de la horde primitive en tant que « pére violent,
jaloux, qui garde toutes les femelles pour soi et évince les fils qui arrivent a I’age
adulte », mais contre lequel les fréres s’insurgent un jour, mettant ainsi
irrémédiablement un terme a son régime autocratique (Freud, 2009 : 360). Or, ce
qui, dans les théorisations de Freud, apparaissait comme le sens historique de la
jouissance pure, absolue et originelle (Lacan, 2006b : 159, 177), acquiert, chez
Lacan, une signification structurelle (Lacan, 2011 : 203 ; Vinciguerra, 2022 : 103).
« Pourquoi ne pas voir le Pére du meurtre primitif comme un orang-outang ? »
(Lacan, 2011 : 203-204), c’est ainsi que, dans le Séminaire XIX, Lacan remet en
question la vraisemblance des hypotheses freudiennes. « Ici se touche ce qui n’est
pas de mon cru a dire, a savoir la parenté de la logique et du mythe. Cela marque
seulement que 1’une puisse corriger ’autre » (Ibid., 214). La réécriture du mythe
par la logique — qu’entend exactement Lacan par la ?

La réponse nous est donnée sous la forme des formules de la sexuation —
la schématisation spécifiquement lacanienne de la prise de « position sexuelle »
(Lacan, 1981 : 191) aussi bien chez les hommes que chez les femmes, dont la
formalisation définitive s’établit dans le Séminaire XX, Encore (1972-1973). Le
septiéme chapitre de ce Séminaire s’ouvre sur le tableau suivant :

Graphique 1 : Les formules de la sexuation (Lacan, 1975 : 73)

X  PpX IX Px
¥X X VX px
;-1 § (X)




40 | Marija Simonovi¢

Le tableau est divisé en deux c6tés — gauche, masculin, et droit, féminin —
la fonction phallique, ®x, étant 1’élément qui les unit en un ensemble. Cet
opérateur — qui met en jeu la castration (Vinciguerra, 2022 : 72) — trouve son
origine mythique dans 1’acte de meurtre du Pere de la horde primitive, le lien entre
castration et meurtre étant précisément la prohibition (Leguil, 2021-2022, lecon du
9 mai 2022) de I’inceste découlant de ce dernier, régle que les fréres se sont
imposée afin de prévenir le déclanchement de la rivalité entre eux et d’éviter ainsi
la destruction de 1’organisation sociale dont ils ont pos€ les bases en se liguant
contre le Pére (Ibid., 363). Alors qu’avant le meurtre, la communauté n’était régie
par aucune autre loi que celle de la jouissance du Pére — il « joui[ssai]t de toutes
les femmes », et était « celui qui [était] capable de satisfaire a la jouissance de
toutes les femmes» — une fois 1’acte accompli, les fils se soumettent
volontairement a la prohibition, ce qui signifie que désormais plus personne
n’occupera la place paternelle (Lacan, 2006b : 143, 158-159 ; Leguil, 2021-2022,
lecons du 9 et du 23 mai 2022). Que tous les fils soient castrés, c¢’est-a-dire
empéchés dans leur tentative d’accéder a la jouissance absolue, est ce que Lacan
exprime par le quantificateur universel — « pour tout x, phi de x », Vx ®x — et que
le Peére soit le seul pour qui la régle de la castration ne tient pas est ce que montre
le quantificateur existentiel : « il existe un x tel que non phi de x ». C’est sur la
base de ces deux formules propositionnelles que se constitue la partie supérieure
du coté gauche du tableau.

Graphique 2 : « Il existe un x tel que non phi de x »
Ix px

Or, jouir de toutes les femmes «est manifestement le signe d’une
impossibilité », ne cesse de nous avertir Lacan (Lacan, 2006b : 106). « [I]l n’y a
pas de tout des femmes » (Lacan, 2011 : 46), puisque — contrairement aux hommes
— elles ne peuvent étre englobées dans un ensemble homogeéne (Marret-Maleval,
2012-2013 : 94). C’est précisément ce que démontre la négation du quantificateur
universel du c6té droit des formules de la sexuation : en raison du fait qu’une
femme n’est pas nécessairement toute prise dans la fonction phallique, « pas-tout
X, phi de x », les femmes, en tant qu’ensemble imaginaire, ne se dénombrent que «
une par une » (Lacan, 1975 : 15), et non pas comme « toutes ».?

8 La nécessité d’aller au-dela de la fonction phallique, dans le contexte de la sexuation
féminine, constitue le défi principal de la féminité, évoqué dans la note de bas de page 3.



JOUISSANCE DE DON JUAN... |41

Graphique 3 : « Pas-tout x, phi de x »
VX x

On se retrouve ici face a une contradiction : le Pére, en tant qu’exception,
jouit de ce qui n’existe pas (Lacan, 2011 : 46). Mais une issue se dessine & travers
la question suivante : quelle est la valeur logique de cette figure exceptionnelle ?
C’est a ce point précis que la réécriture du mythe par la logique s’impose avec
évidence. Le Pére tout-puissant n’a pas existé, il est une construction artificielle
(Lacan, 2006b : 143), «un réquisit du type désespéré », qui sert d’exception
confirmant la regle (Lacan, 2011 : 108) : sa nécessité (Ibid., 207-208) se justifie
dans la mesure ou elle permet a I’ensemble des hommes de se constituer. 11 est cet
« au-moins-un » qui, par sa position d’exclu (Vinciguerra, 2022 : 74), réunit le
reste des hommes en un tout homogene — le tout de ceux qui ont consenti (Lacan,
2011 : 204 ; Leguil, 2021-2022, lecon du 9 mai 2022) a la castration :

Graphique 4 : L’exception qui fonde le tout (Miller, 1999a : 19)
CD)°

Conformément a ce que Rose-Paule Vinciguerra explicite encore plus
clairement,

[d]ans la logique classique, I’existence de I’exception, interdit la formation de
I’universel. Selon Lacan, I’exception constitue au contraire la condition de la
constitution de I'universel. C’est 1i¢ a la distinction Symbolique et Réel [...].
L’Un d’exception réel du ‘dire que non’ autorise le ‘tous’ symbolique comme
possible (Vinciguerra, 2022 : 76-77),

I’au-moins-un, en tant qu’articulation logique de la figure du Pére mythique, se
révéle comme 1’opérateur réel qui, bien qu’inexistant, constitue le modéle
supréme de la transgression sexuelle — modéle sur lequel s’aligne Don Juan,
précisément en tant que porteur du mythe.’

® L’étude de Jean Rousset, Mythe de Don Juan, postule notre protagoniste comme porteur
du mythe dans le sens que, parallelement a toute la richesse des manifestations
diachroniques parues sur le sujet (outre les ceuvres clés d’Espagne, de France et d’Italie,
citons encore George Gordon Byron, Alexandre S. Pouchkine, E. T. A. Hoffmann et
Charles Baudelaire, entre autres), les « éléments structurels fondamentaux » du récit
restent les mémes (Forestier, 2012 : 11), ce qui fait de Don Juan « un bien commun que
tout le monde s’approprie sans jamais I’épuiser » (Rousset, 2012 : 17).



42 | Marija Simonovi¢

LA JOUISSANCE DE LA TRAHISON

Or, la mise en évidence de la racine de la transgressivité sexuelle dans
I’instance de 1’au-moins-un ne constitue pas I’ultime horizon dans I’articulation de
la problématique de la jouissance donjuanesque. Bien au contraire, un tout
nouveau monde s’ouvre avec 1’ceuvre de Moliére, qui — par rapport a celle de Tirso
— nous initie a la dimension de la trahison comme forme particuliére du
phénomeéne de la transgression. Tout d’abord, le franchissement dans la sphére de
trahison correspond au dépassement de I’immédiateté de la satisfaction du but
corporel par l'usage raffiné d’outils symboliques, par quoi nait I’approche
séductrice. Par conséquent, ce qui, chez le créateur du mythe, apparaissait comme
un forgage physique dans toute sa grossiéreté — « se glisse[r] », dans la nuit, « dans
le lit des femmes » (Lacan, 2004 : 224) sous 1’apparence de leur fiancé ou amant
(De Molina, 2012 : 23-27, 151-153, 173-177) — se transforme, dans le contexte
mondain de la courtoisie francaise (Forestier, 2012 : 10), en une contrainte
imperceptible : une tromperie d’autant plus décevante qu’elle se dépouille des
traits formels de I’agressivité. Autrement dit, I’introduction au champ moliéresque
«de la parole et du langage » (Lacan, 1966b : 237-322)" coincide avec ’entrée
dans un monde hypocrite ol le renversement du sens attendu des signifiants
devient la regle, de sorte que la possession charnelle d’une femme n’est plus
possible sans la jouissance tirée de la création d’une illusion d’amour.

[Blelle Charlotte, je vous aime de tout mon cceur [...]; cet amour est bien
prompt sans doute ; mais quoi, ¢’est un effet, Charlotte, de votre grande beautg,
et ’on vous aime autant en un quart d’heure, qu’on ferait une autre en six mois

L]
C’est ainsi que le séducteur francgais courtise la paysanne qu’il vient de rencontrer —
celle-la méme qui, bien que consciente que ses mains sont noires (Moliére 2023 :
81), n’en tombe pas moins dans le picge de la promesse de mariage, prononcée par
celui pour qui le mariage n’est qu’une valeur vide (lbid., 63) : « Non, non, ne
craignez point, il se mariera avec vous tant que vous voudrez », assure Sganarelle

1 En dehors méme de I’approche psychanalytique, Rousset distingue deux méthodes de
tromperie chez les personnages donjuanesques: celle qui passe par le geste ou le
déguisement, dont les modeles sont Tirso de Molina et Da Ponte-Mozart, et celle,
inaugurée par Moliére, qui repose sur 1’usage abusif de la parole, entrainant toute une
complexification des rapports, tant au niveau des moyens que des effets (Rousset, 2012 :
83-85). Toutefois, I’apport lacanien sur le rapport entre désir et jouissance — qui sera traité
dans la suite du texte — donne une nouvelle profondeur a I’élaboration de cette
reconfiguration moliéresque.



JOUISSANCE DE DON JUAN... |43

a la fille naive (lbid., 82). Le cas extréme de Done Elvire atteignant, en ce sens, le
point culminant — sous I’effet des doux empressements (lbid., 62), elle rompt les
liens sacrés avec Dieu — une question se pose : existe-t-il un outil a 1’aide duquel
ce procédé d’implantation d’une confiance artificielle pourrait étre dénoncé ?

La distinction que Lacan opere entre jouissance et désir offre justement
une perspective suffisamment puissante pour articuler la structure de Ia
manipulation séductrice. La jouissance en tant que négation de toute limite
s’oppose radicalement au désir comme ce qui se constitue dans I’acceptation de
limite. « Avoir mené a son terme une analyse n’est rien d’autre qu’avoir rencontré
cette limite ou se pose toute la problématique du désir », est-il dit dans le
Séminaire VII (Lacan, 1986 : 347). D’une part, la jouissance annule le désir si la
limite n’est pas respectée ; d’autre part, seul le désir — Si son ascese est bien menée
(Leguil, 2022 : 30) — est a méme de maitriser la jouissance en lui imposant la
limite : « La castration veut dire qu’il faut que la jouissance soit refusée, pour
qu’elle puisse étre atteinte sur 1’échelle renversée de la Loi du désir. » (Lacan,
1966d : 827). Or, le cas Juan dépasse la simplicité de cette binarité : si ses actes
relévent de la jouissance, ils se donnent pourtant a voir comme [’expression d’un
désir authentique. C’est précisément cette dimension du déguisement que Lacan
pointe dans le Séminaire X L ‘angoisse :

La trace sensible de ce que je vous avance concernant Don Juan, c’est que le
rapport complexe de I’homme a son objet est pour lui effacé, mais c’est au prix
d’accepter son imposture radicale. Le prestige de Don Juan est lié a
l’acceptation de cette imposture. 11 est toujours 1a a la place d’un autre. Il est, si
je puis dire, I’objet absolu (Lacan, 2004 : 224, I’italique est de mon fait).

Le donjuanisme n’est rien d’autre que « I’imposture par rapport au désir »,
c’est ainsi que Clotilde Leguil interprete ce constat de Lacan. En allant droit au but
avec ses propositions de mariage — surtout lorsqu’il s’agit d’« une jeune fiancée »
(Moliére, 2023 : 68) — le Don Juan séducteur fait croire aux femmes qu’il n’est pas
embarrassé par son désir, qu’il est libre de 1’assumer, malgré le manque qui le
constitue et qui met en jeu le facteur de castration (Leguil, 2022-2023, lecon du 28
novembre 2022 ; Leguil, 2023 : 9, 13-14). Ainsi, I’illusion d’un partenaire, établie
dans le premier Don Juan par le déguisement physique, se transforme avec Done
Elvire en illusion d’un mari, qui — a travers 1’institution symbolique du mariage —
se forme sur fond de la perversion™ fondamentale de la garantie du désir.

1 Sur la perversion des Lois de la parole et du langage dans le cadre des énoncés
performatifs — dimension illustrée de maniére paradigmatique par la rhétorique
donjuanesque de la promesse de mariage — v. Felman, 1980 : 29-80.



44 | Marija Simonovi¢

Jouissance masquée en tant que désir, telle est la formule de la
manipulation donjuanesque dont la transmutation dans le registre de la rencontre
prend la forme de 1’éthique du célibataire masquée sous les traits de [’éthique de
la rencontre. Alors que cette derniére se construit autour du désir de 1’Autre —
autour d’une véritable ouverture a ce que I’Autre désire, ce qui suppose une
certaine coupure dans la jouissance propre — ¢’est précisément ce que la premiére
conteste, en imposant le régne de la jouissance de 1’Un: ici, ’utilitarisme
I’emporte, car I’ Autre n’est reconnu comme tel que dans la mesure ou il procure
de la jouissance (Goumet, 2013, La quatriéme de couverture, para. 2 ; Naveau,
2014 : 72, 80-81). Or, toute la spécialité de la séduction donjuanesque repose sur
I’effacement des traces de cet utilitarisme, faisant ainsi passer au premier plan une
fausse importance accordée a la personne de I’ Autre. Ainsi, ce qui, du coté de la
victime, apparait comme un consentement'> courageux au « miracle de la
rencontre » (Leguil, 2023 : 12) — I’abandon du couvant par Done Elvire pour
réaliser le potentiel d’un amour extraordinaire — s’avere, du point de vue réel du
séducteur, comme une sale réussite de 1’abus de la remise de soi & celui qui
prétend s’ impliquer sur le méme plan.

2 Sur la beauté de I’acte de consentement reposant sur la confiance dans le désir de
I’ Autre, v. Leguil, 2021 : 27.



JOUISSANCE DE DON JUAN... | 45

DON JUAN’S JOUISSANCE THROUGH LACANIAN PSYCHOANALYSIS
Summary

Despite Lacan’s main and subversive thesis that Don Juan represents a feminine
fantasy rather than a masculine one, this article explores the transgressive nature of
jouissance associated with this mythical seducer, thus offering a compelling illustration of
some of the fundamental concepts in Lacanian psychoanalysis. While the various
incarnations of this transgressivity are analyzed through the notion of libertinage — from
the 17" to the 21 century, we observe a shift from the term’s religious to its sexual
meaning, alongside the intrusion of the death drive into the reality of sexual abuse — their
structural foundation emerges through the figure of the “at-least-one” who says “no” to
castration, which — within the formulas of masculine sexuation — Lacan grounds in Freud’s
theorization of the mythic Father, “who possesses all women” (Naveau, 2014 : 122).
However, the specificity of Moliére’s protagonist, particularly in comparison with his
Spanish (Tirso de Molina) and Italian (Da Ponte-Mozart) counterparts, lies in his
introduction of jouissance into the symbolic field of speech and language, whereby an
initially carnal transgression shifts into the sphere of betrayal. Through the reversal of the
expected meaning of signifiers, the illusion of love takes shape, grounded in the
concealment of jouissance beneath the guise of authentic desire — ultimately dismantling
the very magic of the encounter.

Key words: Don Juan, Jacques Lacan, Moliere, jouissance, transgression,
libertinage, illusion.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Aron, P.—Saint-Jacques, D. & Viala, A. (eds.) (2004). Le dictionnaire du littéraire.

Paris : PUF.
Castanet, H. (2016). Barbey d’Aurevilly avec Lacan ou Don Juan au second
empire. La Cause du Désir, 94, 62-65,

https://doi.org/10.3917/Icdd.094.0062

Castanet, H.—Cnockaert, V. & King, P. (21 mai 2020). Don Juan, un mythe
féminin (J. Lacan-1972) [vidéo]. Disponible sur
https://www.youtube.com/watch?v=djXMb0676aQ&ab_channel=Herv
%C3%A9CASTANET-cha%C3%AENneMI-DIT

Da Ponte, L. (1994). Don Juan / Don Giovanni. Paris : Flammarion.

D’ Aurevilly, B. (1966). (Euvres completes II. Paris : Gallimard.

De Molina, T. (2012). Le Trompeur de Séville et I’Invité de pierre / El Burlador



https://doi.org/10.3917/lcdd.094.0062
https://www.youtube.com/watch?v=djXMb0676aQ&ab_channel=Herv%C3%A9CASTANET-cha%C3%AEneMI-DIT
https://www.youtube.com/watch?v=djXMb0676aQ&ab_channel=Herv%C3%A9CASTANET-cha%C3%AEneMI-DIT

46 | Marija Simonovi¢

de Sevilla y convidado de piedra. Paris : Gallimard.

Dom Juan de Moliere, mise en scéne Macha Makeieff. (2024a). In: Odéon
Théatre de I’Europe. Consulté le 3 mai 2024, sur https://www.theatre-
odeon.eu/fr/saison-2023-2024/spectacles-2023-2024/dom-juan-23-24

Dom Juan de Moliére, mise en scene Macha Makeieff. (2024b). In: Odéon
Théatre de I’Europe. Consult¢ le 3 mai 2024, sur
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-
fb79918de9b8/vi/medias/eyJfcmFpbHMIiONsibWYVzc2FnZS161k1gQX
10elEyliwiZXhwljpudWxsLCIwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ
9fQ==--
db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddecch
e550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf

Fajnwaks, F. (2022-2023). Le Réel, Le Symbolique et L’Imaginaire
(Enseignement prononcé dans le cadre du Département de
psychanalyse de I’Université Paris 8, inédit).

Felman, Sh. (1980). Le Scandale du corps parlant : Don Juan avec Austin ou La
séduction en deux langues. Paris : Seuil.

Forestier, G. (2012). Préface. Le mythe de Don Juan. Paris : Armand Colin, 3-11.

Freud, S. (2009). Totem et tabou. (Euvres completes, volume XI. Paris : PUF, 189-

385.

Goumet, S. (2013). Passions célibataires. Fontenay-le-Comte : Lussaud.

Lacan, J. (1966a). Intervention sur le transfert. Ecrits. Paris : Seuil, 215-226.

Lacan, J. (1966b). Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse.
Ecrits. Paris : Seuil, 237-322.

Lacan, J. (1966¢). Kant avec Sade. Ecrits. Paris : Seuil, 765-790.

Lacan, J. (1966d). Subversion du sujet et dialectique du désir dans 1’inconscient
freudien. Ecrits. Paris : Seuil, 793-827.

Lacan, J. (1975). Le Séminaire, livre XX, Encore. Ed. J.-A. Miller. Paris : Seuil.

Lacan, J. (1981). Le Séminaire, livre 111, Les psychoses. Ed. J.-A. Miller. Paris :
Seuil.

Lacan, J. (1986). Le Séminaire, livre VII, L éthique de la psychanalyse. Ed. J.-A.
Miller. Paris : Seuil.

Lacan, J. (1994). Le Séminaire, livre IV, La relation d’objet. Ed. J.-A. Miller.
Paris : Seuil.

Lacan, J. (2001a). Hommage fait a Marguerite Duras, du ravissement de Loi V.
Stein. Autres écrits. Paris : Seuil, 191-197.

Lacan, J. (2001b). L’étourdit. Autres écrits. Paris : Seuil, 449-495.



https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf
https://cdn.artishoc.coop/e54aa670-7d3a-4933-82b0-fb79918de9b8/v1/medias/eyJfcmFpbHMiOnsibWVzc2FnZSI6Ik1qQXlOelEyIiwiZXhwIjpudWxsLCJwdXIiOiJtZWRpYS9tZWRpYV9pZCJ9fQ==--db925513f3924358f4b79f2561b0e2b8018562db0028289303fccddeccbe550c/77431b96980c/prog_dom-juan.pdf

JOUISSANCE DE DON JUAN... | 47

Lacan, J. (2004). Le Séminaire, livre X, L’angoisse. Ed. J.-A. Miller. Paris :
Seuil.

Lacan, J. (2006a). Le Séminaire, livre XVI, D un Autre a [’autre. Ed. J.-A. Miller.
Paris : Seuil.

Lacan, J. (2006b). Le Séminaire, livre XVIII, D un discours qui ne serait pas du
semblant. Ed. J.-A. Miller. Paris : Seuil.

Lacan, J. (2011). Le Séminaire, livre XIX, ... ou pire. Ed. J.-A. Miller. Paris :
Seuil.

Leguil, C. (2021). Céder n’est pas consentir. Paris : PUF.

Leguil, C. (2021-2022). Sur la jouissance féminine et [’amour — entre obéissance
et désobéissance (Enseignement prononcé dans le cadre du
Département de psychanalyse de 1’Université Paris 8, inédit).

Leguil, C. (2022). Ne pas céder sur son désir. Actualité d’un précepte lacanien. La
Cause du Désir, 111, 18-33, https://doi.org/10.3917/lcdd.111.0018

Leguil, C. (2022-2023). Vers le désir, [’éthique au sens de Lacan (Enseignement
prononcé dans le cadre du Département de psychanalyse de
I’Université Paris 8, inédit).

Leguil, C. (2023). L ’ere du toxique. Paris : PUF.

Leguil, C. (2024). Don Juan, aprés #MeToo. Le prince noir. Paris : Hamarttan, 5-
15.

Le Robert (2000). Dictionnaire historique de la langue frangaise. Ed. A. Rey.
Paris : Dictionnaires Le Robert.

Marret-Maleval, S. (2012-2013). L’Un et la sexuation, lecture des chapitres VI et
VII d’Encore. In: Miller, J.-A. (ed.) (2012-2013). L ’a-graphe,
L’inconscient et le corps. Rennes : Section Clinique de Rennes. 93-104.
Disponible sur http://www.sectionclinique-rennes.fr/nuevo/wp-
content/uploads/2015/08/Extrait-2-La-graphe-2001213.pdf

Miller, J.-A. (1999a). Un répartitoire sexuel. La Cause freudienne, 40, 5-19.

Miller, J.-A. (1999b). Les six paradigmes de la jouissance. La Cause freudienne,
43, 4-21. Disponible sur
http://www.lutecium.org/files/2010/11/JAM_Les-six-paradigmes-de-la-
jouissance.pdf

Miller, J.-A. (2010-2011). L’orientation lacanienne. L ’Un-Tout-Seul
(Enseignement prononcé dans le cadre du Département de
psychanalyse de 1I’Université Paris 8, inedit). Consulté le 3 mai 2024,
disponible sur https://jonathanleroy.be/wp-
content/uploads/2016/01/2010-2011-L Un-tout-seul-JA-Miller.pdf



https://doi.org/10.3917/lcdd.111.0018
http://www.sectionclinique-rennes.fr/nuevo/wp-content/uploads/2015/08/Extrait-2-La-graphe-2001213.pdf
http://www.sectionclinique-rennes.fr/nuevo/wp-content/uploads/2015/08/Extrait-2-La-graphe-2001213.pdf
http://www.lutecium.org/files/2010/11/JAM_Les-six-paradigmes-de-la-jouissance.pdf
http://www.lutecium.org/files/2010/11/JAM_Les-six-paradigmes-de-la-jouissance.pdf
https://jonathanleroy.be/wp-content/uploads/2016/01/2010-2011-LUn-tout-seul-JA-Miller.pdf
https://jonathanleroy.be/wp-content/uploads/2016/01/2010-2011-LUn-tout-seul-JA-Miller.pdf

48 | Marija Simonovi¢

Miller, J.-A. (2011). La quatriéme de couverture. Le Séminaire, livre XIX, ... ou
pire. Ed. J.-A. Miller. Paris : Seuil.
Miller, J.-A. (2015). La logique et I’oracle. La Cause du Désir, 90, 133-142,
https://doi.org/10.3917/Icdd.090.0133
Moliére (2023). Dom Juan. Paris : Flammarion.
Naveau, P. (2014). Ce qui de la rencontre s’écrit. Paris : Michele.
Ordalie. (n.d.). In: Larousse. Consulté le 3 mai 2024, sur
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/ordalie/56348
Rousset, J. (2012). Le mythe de Don Juan. Paris : Armand Colin.
Trial by ordeal. (n.d.). In: Wikipedia. Consulté le 3 mai 2024, sur
https://en.wikipedia.org/wiki/Trial_by ordeal
Villiers, V. (n.d.). Le choix d’écriture : pourquoi ? Comment ? — Soirée Masters 2
— Consulté le 3 mai 2024, disponible sur https://psychanalyse-
map.org/wp-content/uploads/2018/04/soirecc81le-master-2.pdf
Vinciguerra, R.-P. (2022). La sexuation sans le genre. Bruxelles : Lettre volée.
Cumonosuh, M. (2024). Uzmely Jlakana u Auturone: eruka. In: A. Mapueruh, /.
Hymanuh, O. Xwwkosuh, C. Kamuauh (eds.) (2024). Kwuoiceenocm y
oujanoey: 300pHuUK padosa ca Hayunoe ckyna noceehien npogh. op Tarou
Tonosuh (1963—2020). Beorpax: ®unonomku dakynrer. 275-290. doi:
https://doi.org/10.18485/tp_kud.2024.ch21



https://doi.org/10.3917/lcdd.090.0133
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/ordalie/56348
https://en.wikipedia.org/wiki/Trial_by_ordeal
https://doi.org/10.18485/tp_kud.2024.ch21

