Toouwrax @unozogpcroe paxyrmema y Hosom Cady, Kwuea L-3 (2025)
Annual Review of the Faculty of Philosophy, Novi Sad, Volume L-3 (2025)

Daniela Curko” UDK 39:821.133.1-31.09 Kourouma A.
Faculté de Philosophie DOI: 10.19090/gff.v50i3.2607
Université de Zadar ORCID: 0009-0005-8777-0415

LA PENSEE MYTHIQUE DANS LES SOLEILS DES INDEPENDANCES
D’AHMADOU KOUROUMA

Résumé : L’article propose une approche du roman de Kourouma basée sur
I’anthropologie religieuse et la sociologie. L’auteur démontre d’abord que le théme de la
stérilité de Fama, roi vieillissant, ainsi que celui de la grande misére de son pays de
Horodougou sont reliés, et s’enracinent dans la croyance que I’impotence du vieux roi
cause I’infertilité et le malheur de son pays.

Ensuite, I’auteur analyse comment la pensée mythique structure I’espace du
roman. Pour Fama, le Horodougou, son pays natal est I’espace sacré, puisqu’il y a un
lien mystique entre la communauté et son territoire que ses membres considerent comme
sacré. La traversée du pont frontalier a la fin du roman représente le passage du seuil et
s’inscrit dans des rites de passage du territoire marquant 1’entrée dans 1’espace sacré, les
caimans sacrés ayant la fonction de gardiens du seuil. Le dernier chapitre narre la fin de
I’initiation de Fama, avec son changement de statut, de ’impur en pur, d’un pique-
assiette miséreux et méprisable appartenant aux « vautours », au mourant qui serait « un
grand chef ». Toutefois, tout en nous plongeant, par son réalisme magique, dans un
monde ou régne la pensée mythique, Kourouma en prend ses distances par le rire.

Mots-clés : Kourouma, I’anthropologie religieuse, la sociologie des religions, le
roi vieillissant, la stérilité du pays, passage du seuil

INTRODUCTION

Ayant été refusé par des éditeurs en France, parce qu’il dépassait a I’époque
I’horizon d’attente’ en raison de son langage trés particulier, caractérisé par la
« malinkisation du frangais » (Delas, 2017 : 241), le roman Les Soleils des
indépendances d’Ahmadou Kourouma®? sera d’abord publié par les Presses

" deurko@unizd.hr

! Nous avons recours au terme de Hans Robert Jauss (cf. 1978 : 53-54).

2 Ahmadou Kourouma est romancier et dramaturge malinké, né en Guinée en 1927. Elevé
par son oncle paternel en Cote d’Ivoire ou il est scolarisé, il fait d’abord ses études a
I’Ecole technique supérieure 2 Bamako, au Mali, puis suit des études de mathématiques a
I’Institut actuaire a Lyon. Ses études terminées, il travaille comme actuaire a Paris. La
Cote d’Ivoire devenue indépendante en 1960, il rentre au pays pour assumer la charge de



LA PENSEE MYTHIQUE DANS LES SOLEILS DES INDEPENDANCES... | 91

Universitaires de Montréal. Ce qui avait surtout surpris les éditeurs de 1’hexagone,
¢’était, comme le démontre Daniel Delas, le parti pris de Kourouma de traduire
littéralement les proverbes et les expressions idiomatiques de la langue malinké
(2017 : 106-115), et, comme I’a souligné Jean Derive (2017 : 97-130), d’avoir
recours au substrat linguistique malinké, et notamment au lexique et aux
anthroponymes de la culture mandingue. La raison de ce choix du romancier était de
traduire, par une langue innovante et novatrice, les croyances religieuses et les
valeurs de son peuple, les Malinkés, et de nous plonger ainsi dans la pensée
mythique qui est encore en partie celle de son peuple africain. Rappelons que le
peuple Malinké occupe le territoire qui s’est trouvé divisé entre la Cote d’Ivoire et la
Guinée, ou, pour le dire en empruntant les toponymes fictifs, comiques et
fantaisistes de ce roman, entre la Cote des Ebénes et la République populaire de
Nikinai.

Dans notre étude nous avons adopté une approche interdisciplinaire, en nous
appuyant principalement sur Le Rameau d’or de James Frazer (2002), sur les
ouvrages des philosophes comme Lucien Lévy-Bruhl (1931 ; 1963 ; 2010) et Ernst
Cassirer (1972), des anthropologues (Van Gennep, 1960), des sociologues
(Durkheim, 2008), et des historiens des religions (Caillois, 1950). L’hypothése de
notre intervention est, d’abord, de démontrer que la vision que nous donne le
romancier de la pensée mythique et des croyances religieuses de son peuple,
correspond aux conclusions des recherches scientifiqgues ou des réflexions
philosophiques concernant la pensée mythique en général et les croyances relatives
au totémisme. Ensuite, nous verrons que, par I'humour, Kourouma prend ses
distances avec nombre de ces croyances.

directeur adjoint de la Caisse de retraite et de prévoyance sociale, fonction a laquelle il a
été nommé par le premier président de la République Félix Houphouét-Boigny. Accusé
d’un complot contre le président en 1963, Kourouma est arrété, puis mis en liberté sans
proces. Apres sa libération, il quitte la Cote d’Ivoire pour travailler comme assureur en
Algérie, puis en France, puis retourne en Cote d’Ivoire, et travaille ensuite au Cameroun.
L’écrivain vit de nouveau en France depuis 2000 jusqu’a sa mort en 2003. Son roman Les
Soleils des Indépendances qui porte la charge contre le régime politique est considéré a la
fois comme son chef-d’ceuvre et comme un des romans des plus importants écrits en
langue francaise en Afrique subsaharienne.

Kourouma a obtenu le prix Renaudot pour le roman Allah n’est pas obligé en
2000, et, la méme année, le prix Jean Giono pour I’ensemble de son ceuvre (cf. Alcény
Barry—Ouédraogo, 2013 : 11-36).



92 | Daniela Curko

LA STERILITE DU VIEUX SOUVERAIN ET LA MISERE DU PAYS

La stérilitt du vieux prince Fama est le theme central du roman. Le
personnage principal, dernier descendant de la dynastie princiere des Doumbouya,
qui avait régné a Togobala dans la province de Horodougou avant la colonisation,
n’avait toujours pas d’enfants aprés vingt ans de mariage avec Salimata. Convaincu
de la stérilité de son épouse, Fama prit d’autres femmes pour avoir des enfants, mais
en vain : il resta sans enfants. Dans le monologue intérieur de Salimata, le lecteur
apprend que Fama ne peut plus lui faire I’amour, a cause de son age — ce qui est
I’interprétation de Salimata. Toutefois, selon Fama, la raison est autre : il est rebuté a
cause des danses frénétiques que Salimata danse avant de se coucher, dans 1’espoir
de rester enceinte. Au cours de ses danses, la jeune femme fait briler des herbes
malodorantes dont les odeurs la rendent indésirable & Fama, la privant de la
« senteur de goyave verte » (Kourouma, 1970 : 20) qu’il adorait.

Vers la méme époque, les affaires de Fama commencerent a péricliter : jadis
un grand commergant, comme tous les Dioulas, Fama n’avait plus de succes en
affaires. Alors il s’intéressa a la politique : c’était au début de la lutte de
I’Indépendance. Et, par le procédé de la focalisation interne, le narrateur nous
présente ainsi les pensées du Fama vieillissant, et le triste bilan que fait le
personnage des derniéres années de sa vie a la capitale : « Fama devait prier pour
détourner, écarter une vie semblable a une journée a ’aprés-midi pluvieux. Une vie
qui se mourrait, se consumait dans la pauvreté, la stérilité, I’Indépendance et le parti
unique ! » (Ibid. : 30-31)

Or, la stérilité personnelle du prince Fama se doubla de la stérilité de tout
son pays natal : lors de son premier retour a Togobala, pour les funérailles de son
cousin Lacina, aprés vingt ans d’absence et de vie dans la capitale, Fama retrouve un
village méconnaissable, tout en ruines, accablé de misére, au-dessus duquel planent
les vautours. Le baobab du marché, repére des habitants, a séché. Presque plus
d’adultes valides — il n’y a plus que des vieillards et des enfants faméliques. Dans la
description de Togobala nous remarquons les isotopies de la sécheresse et de la
décrépitude :

Entre les ruines de ce qui avait été des concessions, des ordures et des herbes que

les bétes avaient broutées, le feu briilées et I’harmattan léchées. De la marmaille

échappée des cases convergeait vers la camionnette en criant : « Mobili ! », en
titubant sur des jambes de tiges de mil et en balangant de petites gourdes de ventres
poussiéreux. Fama songea a des petits varans pleins. Enfin un repere ! Fama
reconnut le baobab du marché. 1l avait peiné, était décrépit lui aussi, le tronc cendré
et lacéré, il lancait des branches nues, lépreuses vers le ciel sec, un ciel hanté par le



LA PENSEE MYTHIQUE DANS LES SOLEILS DES INDEPENDANCES... | 93

soleil d’harmattan et par les vols des vautours a I’affiit des charognes et des laissées
des habitants se soulageant derriere des cases. (Ibid. : 103).

La croyance que la vieillesse et I’impuissance conséquente du roi provoque
la stérilité et le malheur de tout un pays est récurrente chez un nombre considérable
de peuples anciens,’ ainsi que chez de nombreuses peuplades et tribus d’Afrique
moderne, comme le souligne James Frazer dans Le Rameau d’or (2002), et & sa suite
Lucien Lévy-Bruhl (2010). Selon Lévy-Bruhl, cela provient du statut et de la
fonction que la pensée mythique donne au souverain et a la personne de chef en
général : « Le chef est I’intermédiaire obligé entre le groupe social et les puissances
du monde invisible de qui dépend la fertilité du sol et des végétaux » (Lévy-Bruhl,
2010 : 465). Puisque tout dépend de I’homme-dieu incarné, la prospérité et les
calamités, il doit étre tué deés qu’il montre le moindre signe de vieillissement, donc
avant qu’il soit affaibli par ’age et la maladie. On le tue donc alors qu’il est encore
dans la force de I’age (Frazer, 2002 : 169), car attendre trop longtemps serait trop
risqué pour la prospérité de son peuple, puisque la fertilité de la terre et la prospérité
en général dépend de sa force et sa vitalité. Le meurtre du roi — ou d’une victime de
substitution® —, est donc nécessaire pour que la prospérité du pays soit assurée. Sa
mort, suivie de la résurrection en un autre, plus jeune et valide, assure seule la
richesse de son peuple. Remarquons ici que chez ces peuples, le roi exerce
également la fonction sacerdotale.’

Ajoutons que pour la pensée mythique, le semblable produit le semblable :
c’est sur cette croyance que sont fondés par exemple les rites mimétiques (cf.
Durkheim, 2008 : 386-391). Un vieux souverain infirme et impuissant, ne peut
donner que I’infertilité aux terres de son royaume.

Kourouma reprend 1’ancienne croyance que l’infirmité, la vieillesse et

® Et notamment en Inde, en ancien Egypte, au Mexique et chez les Incas au Pérou (cf.
Frazer, 2002 : Partie 1.3).

* Dans son analyse de la problématique du sacrifice, René Girard note que la victime
sacrificielle ou émissaire peut étre remplacée par une victime de substitution. \Voir Girard,
1972 : 25-60.

> Rappelons que selon I’idéologie trifonctionnelle exposée par Georges Dumézil dans son
étude des épopées indo-européennes, intitulée Mythe et épopée I, le roi y avait trois
fonctions — il était héros, roi et sorcier. Joél H. Grisward, auteur de 1’Introduction de
I’ouvrage de Dumézil dans la collection « Quarto », souligne que d’aprés Dumézil, la
fonction sacerdotale fait partie des prérogatives du roi : « Resté longtemps problématique,
le statut royal chez les Indo-Européens affiche aujourd’hui des contours plus nets — le
souverain entretient des relations équilibrées avec les trois niveaux, il réalise dans sa
personne 1’harmonieuse synthése des trois fonctions. » (Dumézil, 1971 : 28).



94 | Daniela Curko

I’impuissance du roi causent le malheur et la misére du pays, mais, prenant ses
distances par I'humour, le romancier fait de Fama un impuissant surtout au sens
sexuel, un homme vieillissant que Salimata ne réussit plus a « lever ».° Et Fama, le
prince vieilli, dépossédé de ses terres, de son royaume, sera effectivement tué a la fin
du roman, une fois que sa santé a été irrémédiablement ruinée par un long
emprisonnement dans un camp.

LA TRAVERSEE DU PONT FRONTALIER, COMME PASSAGE DU SEUIL

La pensée mythique a non seulement influencé le theme central du roman et
le personnage de Fama, mais elle a aussi structuré 1’espace du roman de Kourouma.
Rappelons que, pour la pensée mythique, 1’espace, tout comme le temps, n’est pas
homogene : il est partagé entre 1’espace profane, et 1’espace sacré dont 1’accés est
défendu et difficile, et qui s’inscrit dans les épreuves que doit traverser le novice.’
La capitale — restée anonyme tout au long du roman — est I’espace profane dans
I’axiologie du roman, 1’espace ouvert a tout un chacun, et surtout aux prisonniers
politiques récemment libérés que ’on y conduit en convoi pour la féte au feu
d’artifice, afin que le Président redore son image, sauf que Fama n'a aucune envie
d’y rentrer : « Fama ne voulait plus revoir la capitale, ses maisons, ses rues, ses
hommes; il ne voulait plus respirer son air. Il poussa un gros ‘Pouah !’ de dégotit,
ferma les yeux et se mit a réfléchir. » (Kourouma, 1970 : 183). D’ailleurs, dés le
premier chapitre du roman, Fama, en colére, dit combien il exécre la capitale :
« Ville sale et gluante de pluies ! pourrie de pluies ! » (Ibid. : 21).

Le vieux Fama veut rentrer au Horodougou pour y mourir. Oumar Guédalla
a démontré que Horodougou était pour Fama « un espace paradisiaque » (2015 : 55).
C’est effectivement 1’espace et le temps d’un paradis perdu de I’enfance et de la
gloire disparue du prince, d’une époque d’avant la colonisation francaise et avant les
Indépendances. Mais le Horodougou est aussi et surtout I’espace sacré, séparé, isolé

® L’ emploi transitif du verbe « lever » au sens d’« exciter » est un exemple plein d’humour
et d’esprit de la malinkisation (voir supra, p. 1), la langue francaise par Kourouma. Le
texte précise : « Fama ne s’était pas levé, ne s’était pas excité. » (Kourouma, 1970 : 32).

" Le partage entre le sacré et le profane se trouve au cceur de I’espace mythique : « La
distinction spatiale primaire, celle qu’on ne cesse de retrouver, de plus en plus sublimée
dans les créations plus complexes du mythe, est la distinction entre deux régions de 1’étre :
une région de I’habituel, du toujours-accessible, et une région sacrée, qu’on a dégagée et
séparée de ce qui I’entoure, qu’on a cloturée et qu’on a protégée du monde extérieur. »
(Cassirer, 1972 : 111).



LA PENSEE MYTHIQUE DANS LES SOLEILS DES INDEPENDANCES... | 95

de I’espace profane, car, le sacré est isolé, ce qui, pour Durkheim, est son trait
essentiel.® Nous verrons qu’a 1’espace sacré, appartiennent les personnages sacrés,
car le partage caractérise et le temps et les personnages : ce sont des crocodiles
sacrés qui vivent dans les eaux du fleuve coulant sous le pont par lequel passe la
frontiére des deux pays.

Le roman s’ouvre et se clot par la traversée d’un pont, passage a la fois réel
et chargé de sens symbolique. A I’ouverture du roman, Fama, vivant de mendicité a
la capitale, doit traverser un pont encombré de passants et de véhicules. Ce pont se
présente comme un obstacle a sa volonté, impétueuse, de se rendre dans sa
communauté malinké de la capitale, pour les funérailles d’un homme de son ethnie,
Koné Ibrahima. Au dernier chapitre du roman, Fama, gracié par le Président de la
République, mais vieilli et a la santé détruite par le séjour au « camp sans nom » ou
il avait été jeté par ce méme président, abandonne le convoi qui le ramene a la
capitale, pour retourner au village natal de Togobala, dans le Horodougou, afin d’y
mourir, comme le demande la tradition malinké. Or, lors de son premier retour au
pays, apres vingt ans d’absence, quand Fama y était rentré pour les funérailles de
son cousin Lacina, le prince des Doumbouya avait appris qu’entre-temps le
Horodougou avait été scindé, partagé en deux pays distincts, la Cote des Ebénes et la
Républigue de Nikinai. Lors du second et dernier retour au pays, Fama découvre,
avec étonnement et indignation que les gardes frontaliers postés a la frontiere lui
défendent I’entrée dans sa région natale, I’entrée étant fermée a toute circulation
depuis un mois.

Le pont frontalier appartient a la fois a l’espace réel et a 1’espace
symbolique : il appartient a 1’espace réel, d’une réalité évidemment toute fictive,
celle du texte, parce qu’il relie les deux pays qui coupent le territoire d’un seul
peuple, les Malinkés. Mais le pont appartient aussi a 1’espace symbolique : nous
démontrerons que la traversée du pont séparant la région des Malinkés en deux pays
distincts, et (presque) ennemis, reléve a la fois du rite du passage du seuil, et du rite

® A la suite de Lucien Lévy-Bruhl, Emile Durkheim souligne que le systéme totémique,
comme mode de vie, congoit le sacré comme une sorte de force physique qui, a I’instar des
autres forces, se répand sur son entourage, d’ou 1’idée que le sacré est contagieux. C’est
pour cette raison que le temps, I’espace et les personnages sacrés sont isolés, afin de
prévenir 1’expansion et la contagion dangereuse d’une force agissante. L’espace sacré et
I’espace profane sont non seulement séparés I’'un de 1’autre, mais aussi fermés 1’un a
I’autre (cf. Durkheim, 2008 : 335).



96 | Daniela Curko

initiatique.’ Nous verrons que le pont frontalier appartient aussi a I’espace mythique,
puisque les caimans sacrés vivent au-dessous.

Nous avons vu supra que I’espace sacré est isolé et difficile d’acces.
Ajoutons que I’espace délimité a une communauté est considéré comme sacré (Van
Gennep, 1960 : ch. II, 15 et sq.). Aussi, I’espace appartenant & une communauté ne
touche-t-il pas directement celui de I’autre communauté, une zone neutre se trouvant
entre eux, cette zone elle-méme considérée comme sacrée : elle peut étre parfois
réduite & un seuil, une pierre, etc. Entre les territoires des deux états, il y a le pont sur
le fleuve anonyme, que ’indétermination méme situe dans un espace symbolique.
Ce pont a la fonction d'un seuil, et sa traversée par Fama, « le dernier et légitime
Doumbouya » (Kourouma, 1970 : 17) a la fin du roman, s’inscrit dans la symbolique
des rites du passage du territoire qui marquent 1’entrée dans le territoire sacré, en
I'occurrence au Horodougou.

L’entrée du pont étant défendue et obstruée par le barrage que forme un
dense réseau de fil de fer barbelé, Fama y cherche 1’endroit par ou il pourrait se
faufiler :

La grille de fer barbelé était a quelques pas. Une porte y était faite du coté du
parapet gauche. Fama, le plus tranquillement du monde, comme s’il entrait dans son
jardin, tira la porte et se trouva sur le pont. (Kourouma, 1970 : 190).

Or, ce geste de Fama de passer sous la porte faite dans le barrage se dote
aussi d'un sens symbolique, car avant de traverser la frontiére et d’entrer dans la
zone neutre, ou le seuil, il faut accomplir le rite de la séparation (cf. Van Gennep
1960 : 19), permettant de s’unir avec le nouveau territoire. Ce rite est souvent réduit
au passage sous un portique ou un portail. Van Gennep souligne que I’importance
du seuil et de son passage est rendue encore plus évidente par la disposition, de
chaque coté de I’entrée, des statues des gardiens du seuil — toujours des fauves ou
des monstres (Ibid.). Dans le roman de Kourouma, cette fonction de gardien du seuil
est partagée entre un objet — un barrage en fils de fer barbelé — et des personnages.
Parmi ses personnages, il y a d’un coté les gardes frontaliers armés de fusils, aux
aguets du haut de leurs miradors, étres réels appartenant a 1’espace réel, et, de ’autre
cOté, «les caimans sacrés du Horodougou » (Kourouma 1970 : 191), étres
mythiques appartenant a ’espace du mythe. Les premiers, et en l'occurrence
Vassoko, et méme les gardes de la République de Nikinai, sont plut6t bienveillants a
I’égard de Fama. Vassoko fait tout pour empécher que 1’on tire sur le vieillard tétu

% C’est Mircea Eliade qui a souligné la symbolique du seuil, lieu du passage et de la

communication entre 1’espace profane, extérieur, et ’espace sacré, intérieur (cf. Eliade,
1965b : 28).



LA PENSEE MYTHIQUE DANS LES SOLEILS DES INDEPENDANCES... | 97

qui, sans carte d’identité, s’obstine a traverser la frontiere fermée, et c’est une
sentinelle de la Cote des Ebénes qui tuera le caiman sacré afin de sauver Fama
blessé par I’animal. Ce sont les animaux mythiques qui sont autrement dangereux
pour le vieux prince souffrant, lequel veut rentrer dans son village natal malgré
I’interdiction de circulation : ¢’est d’eux que viendra la mort. D’ailleurs, Balla, le
vieux féticheur de Togobala I’avait prédit : « Une ancienne et grande chose sera
vaincue par une ancienne et grande chose. » (Kourouma 1970 : 179).

Malgré les cris des gardes, Fama traversa le pont en courant, et, voyant qu’il
n’y avait point d’issue a la fin du pont, il escalada le parapet gauche, et sauta sur le
sable, au bord du fleuve, ou reposaient des caimans sacres :

Il se releva. L’eau n’arrivait pas a la hauteur du genou. Il voulut faire un pas, mais
apercut un caiman sacré fongant sur lui comme une fléche. Des berges, on entendait
un cri. Un coup de fusil éclata : d’un mirador de la République des Ebénes, une
sentinelle avait tiré. Le crocodile atteint grogna d’une maniére horrible a faire
éclater la terre, & déchirer le ciel ; et d'un tourbillon d’eau et de sang il s’élanga
dans le bief ou il continua a se débattre et a grogner. (Kourouma, 1970 : 191-192)

Et aussi : « Fama inconscient gisait dans le sang sous le pont. Le crocodile
ralait et se débattait dans 1’eau tumultueuse. » (1bid. : 192).

Ainsi Fama, avant d’entrer dans le territoire sacré du Horodougou, repose
sur le banc, tout ensanglanté. Dans le contexte du rite de passage du territoire, ce
motif possede la valeur de la purification mystique. En effet, lors de la traversée du
territoire neutre, qui est la phase de transition, en traversant le seuil, il faut accomplir
le rite du seuil : la libation, ou le versement du sang, afin de se préparer de s’unir
avec un nouveau territoire (Van Gennep : ch. Il). Le rite du seuil coincide ou
s’accompagne avec celui de la purification qu’il est nécessaire d’accomplir avant
d’accéder a ’espace sacré. La purification a la valeur de la « désinfection » mystique
(cf. Lévy-Bruhl, 1931 : 270-322). Lévy-Bruhl rappelle que la purification
s’accomplit par le sang, par la fumée ou par 1’eau (Lévy-Bruhl, 1931 : 433-482), et
René Girard revient sur le rite de purification par le sang en concluant que seulement
le sang pur peut laver I'impur (cf. Girard, 1972 : 60).

UN CHANGEMENT DE STATUT QUI N’EN EST PAS UN : LA SUBVERSION
PAR LE RIRE

Nous avons affirmé supra que la traversée du pont a la fin du roman s’inscrit
aussi dans le rite de I’initiation. Rappelons que 1’un des buts de I’initiation est de



98 | Daniela Curko

connaitre la mort, I’amour et le sacré (cf. Eliade, 1965 : 159), et qu’a la fin de
I’initiation, I’initié change de statut : il s’opére méme un changement radical ou au
moins important. Ainsi, par exemple, I’étre appartenant au sacré impur, qui suscite
le mépris, la répugnance ou le dégodt, peut-il soudainement appartenir au sacré pur,
qui suscite le respect et la vénération, le statut du sacré étant réversible par définition
(cf. Girard, 1972 : 25).

Or, C’est dans sa vieillesse, lors de son emprisonnement dans le camp pour
des prisonniers politiques, lieu « qui ne possédait pas de nom » (Kourouma, 1970 :
159), que Fama connait la mort qui « de temps en temps y retentissait » (Ibid. : 158).
L’emprisonnement, d’une durée indéterminée, représente la phase des épreuves de la
mort initiatique, du regressus ad uterum (Eliade, 1965 : 168). Et ce n’est que peu
avant sa mort, quand il est déja dans le camion I’emmenant vers le Horodougou ou il
mourra, que Fama comprend la valeur de Salimata, son épouse trahie pour la jeune
coépouse Mariam.

Qu'en est-il du changement de statut ? Le Fama du début du roman, un
pique-assiette miséreux de la capitale, faisant partie des « vautours » (Kourouma,
1970 : 11), ou de la « bande d’hyenes » (Ibid.) qui se nourrissaient lors des fétes et
des funérailles malinkés, appartenait au sacré impur, et, dans le cas de Fama, le
prince de Horodougou ne suscitait que le ricanement de la part du griot aux
funérailles de Koné. A la fin du roman, par contre, pour les infirmiers de
I’ambulance qui conduisent Fama a Togobala, I’attaque par un caiman sacré est la
preuve que leur patient doit étre « un grand sorcier ou un grand chef » (Kourouma,
1970 : 194).

Toutefois, le changement de statut de Fama n’est qu’un leurre. Le
personnage lui-méme, dont Kourouma nous présente la vision en recourant au
procédé de la focalisation interne variable (cf. Genette 1972 : 283), interprete, dans
le délire de son agonie, son arrivée en Horodougou en ambulance comme un
« cortege de prince » (Kourouma, 1970 : 194), mais 1’écart entre I’interprétation de
Fama et la réalité suscite un rire subversif. Il n’est qu’un mourant que 1’ambulance
conduit au premier poste qui s'avére étre, par hasard, le village de Togobala...
Toutefois, la mort initiatique, qui prend la forme de la mort véritable du prince
malchanceux, sera suivie, comme il se doit, d'une nouvelle naissance : le roman se
clot par I’annonce des funérailles du septiéme, puis du quarantiéme jour. Et, le
lecteur sait, étant avertie par le procédé d’intratextualité, et notamment par le récit
des funérailles d’Ibrahima Koné (cf. Kourouma, 1970 : 10), qu’apres les funérailles
du quarantiéme jour, I’ombre du défunt part définitivement, pour se réincarner dans
un enfant malinké. ..



LA PENSEE MYTHIQUE DANS LES SOLEILS DES INDEPENDANCES... | 99

CONCLUSION

Dans la premiére partie de notre article, nous avons étudié ce que le théme
de la stérilité de Fama Doumbouya, et celui de la grande misére dans laquelle ont
sombré son peuple et sa région du Horodougou, doivent a la croyance vivante et
présente encore dans un grand nombre de tribus et peuples d’ Afrique, selon laquelle
la vieillesse d’un chef ou d’un roi, et l'impuissance et l'impotence qui en résultent,
provoquent la stérilité et la miseére subséquentes du pays. Nous sommes d’avis que
cette croyance dériverait d’une autre, plus générale, qui caractérise la pensée
mythique, selon laguelle le semblable produit le semblable.

Dans la seconde partie de notre article, nous avons analysé comment la
pensée mythique structure 1’espace du dernier chapitre du roman. La capitale, restée
anonyme, y est ’espace profane : désormais ouverte, d’un accés facile, elle ne
représente plus aucune valeur aux yeux de Fama. C’est le Horodougou, terre de son
peuple malinké, qui représente 1’espace sacré, le territoire d’une communauté, bien
délimité, étant ressenti comme sacré par ses membres. Or, le sacré est isolé et
difficile d’accés, et c’est ce que le pauvre Fama apprend a ses dépens quand qu’il
essaie d’entrer en Horodougou, malgré Darrét et Dinterdiction de toute
communication depuis un mois, et sans papiers d’identité. Lors de sa traversée du
pont frontalier, qui se dote du sens symbolique de passage du seuil séparant les deux
espaces, Fama accomplit un geste ayant valeur de rite de séparation : il passe sous
un portail. Ensuite, le dernier prince des Doumbouya doit affronter les caimans
sacrés, lesquels endossent la fonction de gardiens du seuil. Mortellement blessé par
I’un des animaux mythiques, il repose dans son sang, ce qui est équivalent du rite de
purification, en occurrence par le sang, que 1’on accomplit avant d’entrer dans
I’espace sacré.

La traversée du pont frontalier s’inscrit aussi dans le rite initiatique, au cours
duquel I’initié apprend la mort, ’amour et le sacré. C’est peu avant sa mort que le
vieux Fama, ayant connu la mort au « camp sans nom », connait ’amour : il
comprend finalement la valeur de son épouse Salimata. Quant au changement du
Statut, par lequel se termine 1’initiation, nous avons démontré qu’il est ambivalent :
le Fama du début du roman n’était qu’un « vautour » (Kourouma, 1970 : 11)
miséreux, méprisable et méprisé, appartenant en cela au sacré impur. Le Fama de la
fin du roman, impressionne les infirmiers de 1’ambulance, qui concluent qu’il ne
peut pas étre un homme ordinaire, parce qu’il a été attaqué par un caiman sacré dont
I’espéce ne s’attaque qu’a ceux qui, comme lui, appartiennent au sacré, qu’il s’agisse



100 | Daniela Curko

du sacré pur, comme c’est le cas des grands chefs, ou impur, comme c’est le cas de
ceux qui transgressent les lois.

Et dans son délire, Fama, agonisant, prend le convoi sanitaire qui suit son
ambulance pour le cortége du prince, et se croit salué et honoré par le peuple qui
« chante, s’incline et se releve comme le champ du riz en herbe quand balaient les
vents. » (Ibid., 195). Toutefois, 1’écart entre les hallucinations de Fama et la réalité a
pour effet le rire subversif de Kourouma qui remet en question et subvertit le
changement de statut du dernier des Doumbouya.

THE MYTHIC THOUGHT IN THE INDEPENDENCE SUNS BY
AHMADOU KOUROUMA

Summary

This article proposes a reading of Kourouma’s novel based on sociology, and
anthropology of religions, and in particular on the works of Lucien Lévy-Bruhl, Roger
Caillois, Mircea Eliade, Van Gennep and Emile Durkheim, as well as on Ernst Cassirer’s
synthesis about the mythic thought. The article proves that the theme of the sterility of Fama,
old prince of Horodougou, is connected with the theme of the poverty of his people and his
fatherland, both themes having their source in the ancient belief than the infirmity of the
aging king causes the sterility and misery of his country.

The second part of this article is dedicated to the study of space in this novel. The
space is not homogeneous for mythic thought, but is divided into the sacred space and the
profane one, this division implying the axiology and the division of the characters. The novel
opens and closes with the narrative of a character’s return to his homeland— first it is Koné
Ibrahima’s shade, and then Fama who returns to Horodougou. Their coming back home is
represented as entering the sacred space, with the repetition of the rite of passage motive, but
Kourouma’s approach to the mythic thought is a parodic one.

Key words: Kourouma, religious anthropology, sociology, aging king, sterility, rite
of passage, passage of threshold

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Alcény Barry, S.—Ouédraogo, J. (2013). Ahmadou Kourouma, « Les Soleils des
indépendances », Paris : Honoré Champion (coll. «Entre les lignes /
Littératures Sud »).

Caillois, R. (1950). L 'Homme et le sacré. Paris : Gallimard.



LA PENSEE MYTHIQUE DANS LES SOLEILS DES INDEPENDANCES... | 101

Cassirer, E. (1972). La Philosophie des formes symboliques : 2. La Pensée
mythique. Paris : Les Editions de Minuit.

Delas, D. (2017). Devenir écrivain : comment un écrivain « inculte » est devenu un
écrivain « culte ». In: Corcoran, P.—Delas, D. & Ekoungoun, J.-F. (éd.)
(2017). « Les Soleils des Indépendances » d’Ahmadou Kourouma : une
longue genése. Paris : CNRS Editions. 235-243.

Derive, J. (2017). Substrat ethnolinguistique de I’écriture de Kourouma. In :

Corcoran, P.—Delas,
D. & Ekoungoun, J.-F. (éd.) (2017). «Les Soleils des Indépendances »
d’Ahmadou Kourouma - une longue genése. Paris : CNRS Editions. 97-130.

Dumézil, G. (1971, 1986). Mythe et épopée Il. Types épiques indo-européens : un
héros, un sorcier, un roi. Paris : Gallimard (coll. Quarto).

Durkheim, E. (2008). Elementarni oblici religioznog Zivota: totemisticki sustav u
Australiji [trad. Aljosa Mimica]. Zagreb: Naklada Jesenski i Turk.

Eliade, M. (1965). Le sacré et le profane, Paris : Gallimard.

Frazer, J. G. (2002). Zlatna grana: podrijetlo religijskih obreda i obicaja [Le
Rameau d’or], Zagreb: Naklada Jesenski i Turk.

Genette, G. (1972). Figures I11. Paris : Ed. du Seuil.

Girard, R. (1972). La violence et le sacré. Paris : Hachette.

Guédalla, Ou. (2015, mai). L’Itinéraire spatial de Fama dans Les Soleils des
Indépendances d’Ahmadou Kourouma. In: Les Cahiers du GRELCEF:
Le temps et l'espace dans la littérature et le cinéma francophones
contemporains. 7. Consulté le 15 avril 2024, disponible sur: http:/
www.uwo.ca/french/grelcef/cahiers_intro.htm

Jauss, H. R. (1978). Pour une esthétique de la réception (1975). Trad. fr. de C.
Maillard. Paris : Gallimard.

Kourouma, A. (1970). Les Soleils des Indépendances. Paris : Editions du Seuil.

Lévy-Bruhl, L. (1931). Le Surnaturel et la nature dans la mentalité primitive. Paris :
Félix Alcan.

Lévy-Bruhl, L. (1963). L Ame primitive. Paris : Presses universitaires de France.

Lévy-Bruhl, L. (2010). La Mentalité primitive. Paris : Flammarion.

Van Gennep, A. (1960). The rites of passage [trad. Monika B. Vizedom et Gabrielle
L. Caffee], Chicago: Phoenix Books / The University of Chicago Press.



http://www.uwo.ca/french/grelcef/cahiers_intro.htm

