
  Годишњак Филозофског факултета у Новом Саду, Књига L-3 (2025) 

Annual Review of the Faculty of Philosophy, Novi Sad, Volume L-3 (2025) 

 

Tatjana Đurin
*  

                                                UDK 613.88/.89:821.133.1.09 Rabelais F. 

Faculté de Philosophie et Lettres                                        DOI: 10.19090/gff.v50i3.2613 

Université de Novi Sad 

                                                                                           ORCID: 0000-0001-7750-3923 

 

 

VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS : LA 

MÉTAPHORE CONCEPTUELLE DANS L’ÉROTIQUE 

RABELAISIENNE
**

 

 
Résumé : Dans cet article nous nous proposons de présenter une analyse des 

expressions érotiques dans le roman de François Rabelais (1483 ou 1494 – 1553). 

L’analyse se fait dans le cadre de la linguistique cognitive afin de déterminer les 

métaphores conceptuelles qui figurent dans l’érotique rabelaisienne. Etant donné que 

le mécanisme de la métaphore conceptuelle (Lakoff & Johnson, 1980 ; Kövecses, 

2010) consiste à établir des correspondances entre le domaine source et le domaine 

cible, il s’agit d’une projection interdomaniale (mapping) où le domaine source est 

projeté sur le domaine cible qui est compris dans les termes du premier. Nous 

analysons de nombreuses expressions érotiques rabelaisiennes qui désignent les parties 

sexuelles de l’homme et de la femme, ainsi que l’acte sexuel. Puisque Rabelais puise 

dans diverses sources linguistiques et culturelles (l’ancien français et la culture du 

Moyen Age, le moyen français et la culture de la Renaissance, le latin, les dialectes), 

l’histoire des géants est pleine d’expressions érotiques qui remontent à loin, mais il y a 

également de nouvelles expressions que Rabelais a inventées et introduites dans le 

vocabulaire français. Bien que le rôle principal des expressions érotiques soit 

d’engendrer le comique, les métaphores conceptuelles qui « se cachent » derrière ces 

expressions présentent l’image de la sexualité masculine et féminine, et mettent en 

relief les rapports entre l’homme et la femme dans le monde jovial de Rabelais. 

 

Mots clés : métaphore conceptuelle, érotique, Rabelais, sexualité, comique 

 

                                                      
* djurin.tatjana@ff.uns.ac.rs 
**

 Cet article est rédigé dans le cadre du projet scientifique Les langues, les littératures et 

les cultures romanes et slaves en contact et en divergence (No 1001-13-01) soutenu par la 

Faculté de philosophie de l’Université de Niš, l’AUF (Agence universitaire de la 

Francophonie) et l’Ambassade de France en Serbie. 



160 | Tatjana Đurin  

  

INTRODUCTION 

 

L’obscénité constitue sans doute l’un des traits les plus manifestes de l’œuvre 

de Rabelais. Son emploi d’un langage obscène à des fins comiques a largement 

contribué à la notoriété de ses romans. Toutefois, c’est précisément cette obscénité 

qui a suscité le plus de critiques au fil des siècles : 

 

Marot et Rabelais sont inexcusables d’avoir semé l’ordure dans leurs écrits 

[...] Rabelais surtout est incompréhensible : son livre est une énigme, une chimère, 

c’est le visage d’une belle femme avec des pieds et une queue de serpent, ou de 

quelque autre bête plus difforme ; c’est un monstrueux assemblage d’une morale fine 

et ingénieuse, et d’une sale corruption (La Bruyère, 1696 : 72-73). 

 
D’après Mikhaïl Bakhtine, la présence constante de l’obscénité dans l’œuvre 

de Rabelais découle de l’influence de la culture populaire médiévale ainsi que de 

celle de la « querelle des femmes » (1542-1550), débat portant sur le mariage, le 

statut des femmes dans la société et leur éducation. Bakhtine distingue deux 

traditions opposées dans ce contexte : la tradition gauloise et la tradition idéalisante 

(Rabelais, 1912-1965, vol. 5 : 30). Rabelais s’inscrirait davantage dans la tradition 

gauloise, au sein de laquelle Bakhtine identifie deux tendances divergentes à propos 

de la condition féminine : la tendance carnavalesque (où la femme est légère, 

infidèle, violente envers son mari, révélant sa caducité et son impuissance) et la 

tendance ascétique (où la femme est condamnée pour son immoralité) (Bakhtine, 

1970 : 231-240). En ce qui concerne la « querelle des femmes », il semble que 

Rabelais penche du côté carnavalesque, sa position n’étant ni moralisatrice ni 

entièrement négative. Il demeure fidèle à l’esprit de fête et de renversement propre 

au carnaval, où la figure féminine n’est ni uniquement vertueuse ni uniquement 

perverse.  L’obscénité chez Rabelais est souvent liée aux nombreuses images 

érotiques présentes dans le roman. Nous analysons de nombreuses expressions 

érotiques employées par Rabelais pour désigner les organes sexuels masculins et 

féminins, ainsi que l'acte sexuel lui-même. Puisant dans un vaste éventail de 

ressources linguistiques et culturelles – allant de l’ancien français et de la culture 

médiévale (surtout les fabliaux) au moyen français et à la culture de la Renaissance, 

en passant par le latin et divers dialectes – Rabelais enrichit l’histoire des géants 

d'expressions érotiques anciennes, tout en en forgeant de nouvelles qu’il intègre à la 

langue française. Bien que leur fonction principale soit de produire un effet 

comique, ces expressions recèlent des métaphores conceptuelles qui révèlent une 



VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS… | 161 

 

 

certaine représentation de la sexualité, masculine et féminine, et mettent en lumière 

les dynamiques entre les sexes dans l’univers festif et jovial de Rabelais
1
. 

Le corpus linguistique a été analysé dans le cadre de l’approche cognitive qui 

souligne le lien indissoluble entre le langage (en tant que système sémiotique), les 

capacités cognitives humaines, la structure corporelle et l'expérience, ainsi que la 

culture d'une communauté humaine particulière (Milić, 2013 : 198). La métaphore 

conceptuelle, en tant que mécanisme cognitif, relie le domaine source, qui est 

concret et perceptible par les sens, au domaine cible, qui est abstrait. Cette 

connexion se fait par les projections interdomaniales (mappings), un ensemble de 

correspondances conceptuelles, qui permettent de comprendre le domaine cible à 

l'aide du domaine source (Lakoff & Johnson, 1980 ; Lakoff & Turner, 1989 : 60-5 ; 

Lakoff, 1993 : 206-7). La métaphore est donc une « projection ontologique entre 

domaines conceptuels » (Lakoff, 2006 : 192) qui nous permet de comprendre 

quelque chose d'abstrait car la projection métaphorique identifie certaines 

caractéristiques du domaine source avec certaines caractéristiques du domaine cible. 

La motivation conceptuelle des métaphores (et des métonymies) est basée sur 

l’expérience (Kövecses, 2010 : 79-86), ou bien sur leur ancrage (grounding) (Lakoff 

& Johnson, 1999 : 47). Cependant, l'expérience, c'est-à-dire la connaissance du 

domaine cible, est ce qui limite les projections (Lakoff & Turner, 1989 : 199-204 ; 

Stanojević, 2009 : 352) qui sont déterminées par des connaissances centrales, c’est-

à-dire des éléments cognitifs fondamentaux et culturellement partagés qui 

structurent une métaphore donnée et qui la rendent compréhensible et stable dans 

une culture. Les connaissances centrales sont donc liées à une communauté 

linguistique particulière, ce qui signifie qu'elles sont conventionnelles (Kövecses, 

2003 : 82-4). De même, une communauté linguistque est limitée par ce qui est 

culturellement commun (Stanojević, 2009 : 366). 

Étant donné qu’une métaphore n’est pas seulement une figure de style, mais 

aussi une structure mentale, la métaphore conceptuelle joue un rôle fondamental 

dans les œuvres littéraires, en tant que mécanisme cognitif sous-jacent à de 

nombreuses images poétiques et symboliques. Contrairement aux métaphores 

purement stylistiques, les métaphores conceptuelles organisent de manière 

systématique la pensée de l’auteur et du lecteur, en projetant des structures 

familières sur des réalités abstraites. La littérature offre ainsi un espace privilégié 

                                                      
1
 Sur la traduction serbe des métaphores sexuelles de Rabelais, voir Đurin, 2017 : 379-398. 

Sur l’ambivalence des métaphores érotiques dans les fabliaux, voir Jovanović & Đurin, 

2023 : 193-209. 



162 | Tatjana Đurin  

  

pour l’exploration, la variation et parfois la subversion de ces structures 

métaphoriques, révélant à la fois leur enracinement culturel et leur potentiel créatif. 

L’œuvre de Rabelais, riche en jeux de mots, en allusion savantes, en 

métaphores, se caractérise par une richesse lexicale foisonnante, un goût du détail 

corporel et matériel, ainsi qu’une maîtrise virtuose du langage comique et parodique. 

Dans cet univers mis sens-dessus dessous, où règne une atmosphère de 

surabondance, les métaphores conceptuelles structurent en profondeur la vision du 

monde carnavalesque et corporelle que l’auteur met en scène.  

 

ANALYSE DU CORPUS 

 

L’un des sujets principaux dans le roman – la sexualité – est fréquemment 

conceptualisé par des métaphores issues du travail manuel, de la guerre ou de 

l’alimentation, ce qui produit un effet à la fois comique et transgressif. 

 

Le travail manuel 

 

L’acte sexuel est parfois représenté en termes d’effort, de performance et 

d’endurance, tandis que les organes génitaux sont conceptualisés comme des outils. 

  

 

L’ACTE SEXUEL EST UN TRAVAIL (PENIBLE) 

Fin de compte, ilz besoingnoyent comme toutes bonnes âmes (Rabelais, 1995 : 410) 

…puis qu’il y a moynes au tour. Car un bon ouvrier mect indifferentement toutes 

pieces en œuvre (Rabelais, 1995 : 244) 

 

 Le verbe besoingner provient du mot francique *bisŭnni(a), « peine, souci » 

(TLFi, 2004 ; Dauzat, Dubois & Mitterand, 1964) et au XVI
e
 siècle il prend une 

connotation obscène. 

  

 Cette métaphore a plusieurs sous-métaphores dans le roman de Rabelais, 

telles que : 

 

L’ACTE SEXUEL EST LE LABOURAGE 

… je grezille d’estre marié et labourer en diable bur ma femme, sans craincte des 

coups de baston (Rabelais, 1995 : 568) 

Les aultres enfloyent en longueur par le membre qu’on nomme le laboureur de nature 

(Rabelais, 1995 : 306) 



VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS… | 163 

 

 

 

LES ORGANES GENITAUX MASCULINS ET FEMININS SONT DES OUTILS  

Vos instrumens, quels sont-ils ? – Grands. (Rabelais, 1995 : 1282) 

… en cas que autant de foys je ne belute ma femme future la premiere nuyct de mes 

nopces ! (Rabelais, 1995 : 568) 

… comment ceste coingnée est emmanchée ! Comment ce manche est encoingné ! 

(Rabelais, 1995 : 882) 

… et la veullent jocqueter (Rabelais, 1995 : 440) 

 

 Dans le roman de Rabelais, le verbe beluter, qui signifie originellement 

« tamiser », « cribler » ou « bluter », acquiert une connotation obscène. De même, le 

verbe encoingner, au sens de « coincer » ou « serrer dans un coin », est 

fréquemment employé pour générer un jeu de mots obscène avec cognée et manche. 

Selon Abel Lefranc, le verbe jocqueter désigne l’action d’un manche d’outil qui 

« joue dans sa douille » (Rabelais, 1912–1965 : 242–243, n. 16). Ces emplois 

révèlent des projections métaphoriques interdomaniales, notamment entre les 

domaines du travail manuel et de la sexualité :  

action de travailler → activité sexuelle 

travailleur → homme 

biens exploités → femme 

outils → organes génitaux 

 

La violence 

 

Dans le roman de Rabelais il y a beaucoup d’expression qui renvoient à la 

sexualité conceptualisée en termes de force, domination, combat ou agression. 

 

L’ACTE SEXUEL EST UN ACTE DE VIOLENCE  

… les laquais de court, par les degrez, entre les huys sabouloient sa femme à plaisir 

(Rabelais, 1995 : 664) 

… ilz auroient tant taloché leurs amours (Rabelais, 1995 : 564) 

 

 Le verbe sabouler signifie « secouer violemment », et Rabelais est le 

premier qui l’emploie au sens érotique (La Charité, 1968 : 184). Le verbe talocher, 

l’un des erotica verba de Rabelais, signifie « frapper ». 

 Plusieurs sous-métaphores sont issues de la métaphore L’ACTE SEXUEL EST 

UN ACTE DE VIOLENCE, telles que : 

 



164 | Tatjana Đurin  

  

L’ACTE SEXUEL EST LA CHASSE  

Il ne luy faut que lascher les longes, je diz l’aiguillette, luy monstrer de près la proye 

et dire : « Hale, compagnon ! » (Rabelais, 1995 : 680) 

 

 Le substantif longes désigne les lanières par lesquelles on maintenait les 

oiseaux de volerie, tandis que hale, compagnon représente le cri du chasseur excitant 

le faucon (Rabelais, 1995 : 680). 

 

LE PENIS EST UNE ARME 

… mais je veulx qu’on saiche que de mesme qualibre j’ay le ferrement infatiguable 

(Rabelais, 1995 : 680) 

… c’est le baston à un bout qui me pend entre les jambes (Rabelais, 1995 : 626) 

… tant de bracquemars enroiddys qui habitent par les braguettes claustrales (Rabelais, 

1995 : 394) 

Voulez vous mon cousteau ? – Non, non, dist-elle. (Rabelais, 1995 : 434) 

Pour les saigner, respondit frere Jean, droict entre les deux gros horteilz avecques 

certains pistolandiers de bonne touche (Rabelais, 1995 : 1066) 

 

 Le braquemart est une sorte d’épée à lame courte et large, et, par analogie, 

le membre viril, l’arme que Panurge utilisera dans le « combat Venerien » (Rabelais, 

1995 : 1350). Le pistolandier est une sorte de poignard (Rabelais, 1995 : 1514). 

 

Les projections interdomaniales : 

violence → acte sexuel 

attaqueur → homme 

victime → femme 

arme → pénis 

 

L’alimentation 

 

Dans le roman de Rabelais, la nourriture et l’alimentation jouent un rôle 

central, non seulement comme symboles de vitalité, de plaisir et d’abondance, mais 

aussi comme métaphores de savoir, de sexualité et de lien social, reflétant une vision 

joyeuse et corporelle du monde. 

 



VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS… | 165 

 

 

L’ACTE SEXUEL EST L’ALIMENTATION 

Eternellement y sera le petit picotin ou mieulx (Rabelais, 1995 : 626) 

Le bon morceau, dont elle estoit friande (Rabelais, 1995 : 574) 

… que font ordinairement ces dolens contemplatifz amoureux de Karesme, lesquelz 

poinct à la chair ne touchent (Rabelais, 1995 : 430-432) 

 

Les projections interdomaniales concernent surtout le désir sexuel et le pénis : 

aliment → pénis 

friandise → désir sexuel 

personne gloutonne → femme 

se rassasier → satisfaire son désir sexuel 

jeûne → abstinence sexuelle 

 

L’amusement 

 

Dans le monde jovial de Rabelais, la sexualité est souvent présentée comme 

un jeu joyeux et libre, un amusement vital qui célèbre les plaisirs du corps, d’où les 

sous-métaphores de la métaphore conceptuelle L’ACTE SEXUEL EST UN 

AMUSEMENT : 

 

L’ACTE SEXUEL EST UNE FETE  

… ilz biscotent voz femmes ce pendant que estes en romivage (Rabelais, 1995 : 244) 

… autrement le diable ne les eust voulu biscoter (Rabelais, 1995 : 410) 

 

Le verbe biscoter, emprunté au flamand méridional besteken, a d’abord 

signifié « accrocher », d’où « piquer des ornements sur des habits, parer », et ensuite 

« faire des cadeaux, fêter ». De « fêter » est issu le sens de « faire la cour à une 

femme » puis « faire l'amour » (FEW, 1922-1967 t. 15, 1 : 99). 

 

L’ACTE SEXUEL EST UNE CHANSON/UNE DANSE  

… jouans des manequins à basses marches, car (monstrant sa longue braguette) voicy 

maistre Jean Jeudy qui vous sonneroit une antiquaille (Rabelais, 1995 : 432) 

… qu’il n’en eschappera pas une que je taboure en forme commune (Rabelais, 1995 : 

456) 

… tu voiras la figure de ta femme et ses taboureurs (Rabelais, 1995 : 668) 

 

Le sens de l’expression jouer des manequins à basses marches reste obscur. 

Le mot manequins pourrait être une sorte d’instrument de musique, et ensuite le 



166 | Tatjana Đurin  

  

membre viril, mais le lien entre la première partie de l’expression, jouer des 

manequins, et la deuxième partie, à basses marches n’est pas clair (La Charité, 

1968 : 181-182). D’après le dictionnaire d’Huguet, le substantif marche signifie la 

touche d’un clavier ou la pédale d’un métier à tisser, tandis que basses marches 

désignent les parties génitales de la femme (Huguet, 1925-1967, marche). Le mot 

antiquaille, désignant une ancienne danse, et présent dans la même phrase, pourrait 

constituer un indice confirmant qu’il est bien question d’un instrument de musique. 

Le sens propre du verbe tabourer est « battre le tambour » mais il prend une 

connotation obscène dans le roman de Rabelais. La métaphore réunit le son, le 

mouvement et le rythme (La Charité, 1968 : 186). Dans le cas de cette sous-

métaphore, les projections interdomaniales seraient donc :  

 

faire de la musique → faire l’amour 

un instrument de musique → vagin 

un (excellent) musicien → pénis 

 

L’ACTE SEXUEL EST UN JEU/UN SPORT  

… est il fouet competent pour mener ceste touppie ? (Rabelais, 1995 : 884) 

La premiere foys sera une faulte et vauldra quinze (Rabelais, 1995 : 586) 

…sinon qu’en vostre tour vous me faciez dehait la combrecelle (Rabelais, 1995 : 438) 

 

 Tandis que dans le premier exemple les organes sexuels sont conceptualisés 

comme des jouets (fouet, touppie), dans le deuxième exemple, Rabelais utilise les 

expressions du jeu de paume pour conceptualiser l’acte sexuel.  

 D’après La Charité, l’expression faire la combrecelle reste obscure (La 

Charité, 1968 : 175). Le nom combrecelle est répertorié dans le dictionnaire 

d’Huguet avec le sens de « culbute », un terme qui, utilisé de manière euphémique, 

pourrait renvoyer au sexe masculin (Huguet, 1925–1967, combrecelle). Si 

combrecelle et culbute partagent effectivement la même signification, alors les 

expressions faire la combrecelle et culbuter pourraient être considérées comme 

synonymes. 



VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS… | 167 

 

 

  

Le monde animal 

 

Étant donné que Rabelais construit souvent ses métaphores en empruntant des 

expressions et des images liées au monde animal, on en trouve aussi parmi ses 

métaphores érotiques certaines qui sont en fait des sous-métaphores de la métaphore 

conceptuelle LES HUMAINS SONT DES ANIMAUX.  

 

L’ACTE SEXUEL EST L’ACCOUPLEMENT  

… que vous feussiez couverte de ma race (Rabelais, 1995 : 432) 

… les pauvres hayres bubajalloient comme vieulx mulletz (Rabelais, 1995 : 410) 

Frere Jan hanissoit du bout du nez, comme prest à roussiner, ou badouiner pour le 

moins (Rabelais, 1995 : 1192) 

Là me dist Panurge que son courtant ressembloit à ceste Unicorne (Rabelais, 1995 : 

1290) 

 

Le verbe bubajaller fait probablement partie des verbes inventés par 

Rabelais, dont le sens reste obscur. Raymond La Charité trouve qu’il s’agit du mot 

composé de verbes jaller et bubaler (du grec boubalos), dont la signification serait 

« copuler comme des bubales » (La Charité, 1968 : 174).  

Le verbe roussiner, dérivé du substantif roncin/roussin, cheval, au XIV
e
 

siècle a eu la signification « travailler comme un cheval », tandis qu’au XVI
e
 siècle 

ce verbe désigne l’acte sexuel. Le verbe badouiner a été utilisé pour désigner 

l’accouplement des ânes, et selon La Charité, Rabelais est probablement le seul à 

l’employer pour désigner le rapport sexuel des êtres humains (La Charité, 1968 : 

169).  

Etant donné que le substantif courtant désigne au XVI
e
 siècle un chien ou un 

cheval, le dernier exemple présente une autre sous-métaphore : LE PENIS EST UN 

ANIMAL. 

 

L’ACTE SEXUEL EST L’EQUITATION 

… et ont joué du serrecropiere (Rabelais, 1995 : 410) 

… par Dieu, je les feray saccader encore une foys devant qu’elles meurent (Rabelais, 

1995 : 410) 

… et comment elles devroient aller au trot, veu qu’elles repaissent si bien et 

copieusement ! (Rabelais, 1995 : 1280) 

 



168 | Tatjana Đurin  

  

Cette métaphore, que Rabelais crée en utilisant des expressions de manège, 

représente également une sous-métaphore de la métaphore LES HUMAINS SONT DES 

ANIMAUX. Le substantif inventé par Rabelais, serrecropiere (de serrer et crope, 

croupe), le verbe saccader (donner de brusques secousses à son cheval en tirant sur 

les rênes) et l’expression aller au trot identifient la femme au cheval, tandis que 

l’homme est le cavalier. 

 

Le contenant et le contenu 

 

L’une des métaphores conceptuelles les plus fréquentes de l’acte sexuel 

repose sur une image où un corps (généralement féminin) est conceptualisé comme 

un contenant à remplir. Elle fonctionne selon un schéma source-cible dans lequel le 

corps est un récipient et l’acte sexuel une injection ou un versement de substance. 

Cela rapproche la sexualité de métaphores du type LE CORPS EST UN RECIPIENT, 

souvent présentes dans d’autres domaines (alimentation, médecine, etc.). 

 

L’ACTE SEXUEL EST LE REMPLISSAGE D’UN CONTENANT  

Je ne me vante d’en avoir embourré quatre cens dix et sept despuis que je suis en 

ceste ville (Rabelais, 1995 : 398) 

Ores est à sçavoir si ce trou par ceste cheville peult entierement estre estouppé 

(Rabelais, 1995 : 884) 

J’en aymerois mieulx (dist Panurge) une mouillée de quelque bon vin d’Anjou. 

Boutez doncq, boutez bas et roidde ! (Rabelais, 1995 : 1044) 

Vous avez ma deliberation entendue, qui est me marier, si de malencontre n’estoient 

tous les trous fermez, clous et bouclez (Rabelais, 1995 : 576) 

C’est (dist Carpalim) une huytre en escalle (Rabelais, 1995 : 884) 

C’est (dist Gymnaste) un poys en gousse (Rabelais, 1995 : 884) 

 

Le verbe embourrer, que Rabelais utilise à plusieurs reprises en tant 

qu’image érotique, signifie « mêler de bourre, garnir de bourre ». Le verbe 

estoupper, « boucher, fermer », avait déjà une connotation obscène en ancien 

français (Greimas, 1969 : 269).  

 

Les projections interdomaniales : 

remplissage → acte sexuel 

contenant → vagin 

contenu → pénis 



VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS… | 169 

 

 

Les métaphores mixtes 

 

Dans le roman de Rabelais, il y a des métaphores dans lesquelles plusieurs 

concepts métaphoriques sont mis en jeu simultanément.  

 

Tenez (monstrant sa longue braguette) : voicy maistre Jan Chouart qui demande logis 

(Rabelais, 1995 : 436) 

 

Jean Chouart, dont le nom signifie « chouette mâle », était un type populaire 

incarnant la cupidité et la paillardise. Les projections interdomaniales sont donc :  

animal → pénis 

personne → pénis 

maison → vagin 

entrée dans la maison → acte sexuel 

 

… et n’y avoit plus d’olif en ly caleil, ilz ne belinoyent si souvent (Rabelais, 1995 : 442) 

 

Le verbe beliner désigne l’accouplement des moutons (Huguet, 1925-1967, 

beliner). Les projections interdomaniales sont :  

 

animaux → humains 

accouplement → acte sexuel 

combustible → désir sexuel 

appareil d’éclairage → pénis. 

 

Oncques ne feut faict soloecisme par le vaillant champion qui pour moy faict 

sentinelle au bas ventre (Rabelais, 1995 : 588) 

 

Les projections interdomaniales :  

faute de grammaire → impuissance sexuelle 

combattant de grand mérite → pénis 

érection → garde (d’un poste militaire) 

 

 Ces métaphores n’offrent pas une seule image concrète et cohérente (Lakoff 

& Johnson, 1980 : 105), mais elles présentent néanmoins une certaine cohérence à 

l’intérieur de l’œuvre de Rabelais, leur but étant d’engendrer un comique dont la 

source est l’invraisemblable. 

 



170 | Tatjana Đurin  

  

CONCLUSION 

 

Les métaphores érotiques chez François Rabelais, nombreuses et souvent 

très pittoresques, témoignent de son ingéniosité linguistique et de son goût 

prononcé pour le jeu verbal. Dans le roman de Rabelais, les métaphores 

érotiques apparaissent de manière burlesque et ambivalente. Rabelais joue 

souvent avec les limites entre sexualité, agression et grotesque corporel, en 

mêlant vocabulaire guerrier, mécanique et scatologique pour évoquer les 

rapports sexuels. Il invente de nouvelles tournures métaphoriques tout en 

réactivant des images issues d'une riche tradition médiévale, notamment celle 

des fabliaux.  

Ses sources d’inspiration sont issues de multiples domaines : le moyen 

français, l’ancien français, divers dialectes ainsi que le latin. Pour créer ses 

métaphores érotiques, Rabelais mobilise un large éventail de champs lexicaux 

– le monde animal, l’agriculture, la musique, l’art militaire, la chasse, 

l’équitation, la cuisine, les jeux. Ce mélange contribue à une vision exagérée et 

carnavalesque de la sexualité, où les corps sont instrumentalisés, souvent dans 

un registre à la fois comique et transgressif. 

Dans cet univers symbolique, les personnages humains se voient parfois 

assimilés à des animaux ou à des objets. L’homme y incarne souvent le 

principe actif : il est perçu comme un travailleur, un laboureur, un chasseur ou 

un assaillant. La femme, quant à elle, symbolise le principe passif : elle devient 

terre à labourer, bien à posséder, victime ou proie. Le sexe masculin est 

représenté par des figures variées : animal, personne, aliment, musicien 

accompli, guerrier, outil ou arme. De son côté, le sexe féminin est 

conceptualisé comme un instrument de musique, un outil ou un espace à 

combler. 

Assimilé à une fête, un sport ou un jeu, le plaisir sexuel est conceptualisé 

comme une activité agréable et amusante. Mais associé au travail manuel 

(labourage, terre à labourer), ou bien à l’acte de se nourrir, le rapport sexuel est 

perçu comme un acte vital, une source d’énergie nécessaire à la survie. Cette 

dimension créatrice est particulièrement visible dans l’union charnelle, 

véritable acte de vie.  

Les métaphores érotiques rabelaisiennes – en particulier ses erotica 

verba – contribuent à la création d’une poétique unique, qualifiée par La 

Charité de « poésie de l’obscène » (1968 : 189). À travers elles, Rabelais 

développe une vision du monde personnelle, parfois jugée misogyne à tort. La 

libido féminine ne dépasse pas celle des hommes. Il n’y a pas de connotation 



VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS… | 171 

 

 

péjorative : la femme n’est jamais réduite à son sexe, de toute façon, pas plus 

que l’homme. Malgré le recours aux métaphores de frappe, de perçage, de 

tranchage, de prise ou au lexique guerrier, la représentation de l’acte sexuel ne 

relève pas de la violence au sens tragique ou réaliste, mais plutôt d’une 

distorsion parodique des discours de pouvoir et de virilité. Ainsi, la violence 

sexuelle devient un outil de critique sociale, de satire cléricale ou universitaire, 

et de renversement des normes, dans l’esprit du rire carnavalesque décrit par 

Mikhaïl Bakhtine (1970). L’acte sexuel est d’abord célébré dans sa dimension 

joyeuse, emblématique de l’esprit du roman tout entier, et il inaugure une 

nouvelle représentation de la sexualité – masculine et féminine – qui 

s’épanouira dans les siècles à venir. 

 

 

VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS: CONCEPTUAL 

METAPHOR IN RABELAIS’S EROTICISM 

 

Summary 

 

François Rabelais’s literary work is remarkable for its pervasive use of 

obscenity, which has provoked both laughter and controversy across centuries. While 

some, like La Bruyère, dismissed his work as fantastical and morally dubious, others – 

most notably Mikhail Bakhtin – have interpreted Rabelais’s obscenity as an 

expression of medieval popular culture and the querelle des femmes, the Renaissance 

debate on the nature and role of women. According to Bakhtin, Rabelais participates 

in a distinctly Gallic, carnivalesque tradition characterized by inversion, satire, and 

grotesque realism. Within this context, women are depicted neither as paragons of 

virtue nor as embodiments of vice, but as integral participants in a comic, corporeal 

worldview. Obscenity in Rabelais’s texts is primarily conveyed through a highly 

inventive erotic lexicon, where sexual organs and acts are described via metaphorical 

expressions rooted in daily life. An analysis from the standpoint of conceptual 

metaphor theory reveals that these metaphors structure thought by mapping a concrete 

source domain (e.g., tools, food, animals) onto an abstract target domain (sexuality). 

Such mappings enable readers to apprehend erotic experience through familiar 

cultural and bodily schemas. Among the dominant metaphorical domains in Rabelais’s 

novel are manual labor, violence, food, entertainment, and the animal world. Sexual 

activity is often metaphorized as labor or plowing, with genitalia imagined as 

instruments or machines. Technical jargon, repurposed for erotic description, 

enhances both comedic and symbolic effects. Violence emerges as another salient 

source domain: sex is portrayed as combat, with the penis likened to weapons such as 

swords, daggers, or clubs—imagery that invokes dynamics of dominance and conflict 



172 | Tatjana Đurin  

  

between genders. The domain of food – traditionally associated with pleasure and 

abundance – serves to conceptualize sexual desire in terms of consumption, appetite, 

and gluttony. Entertainment metaphors depict sexuality as a form of fes tive play, 

drawing on language from dance, music, and games to suggest a light -hearted, 

liberated vision of eroticism. Similarly, references to the animal world present the 

sexual act as instinctual or primal: the penis is metaphorized as a dog, horse, or 

hartbeest, while sexual behavior is described using terms borrowed from zoology. 

Through this rich metaphorical network, Rabelais constructs a carnivalesque universe 

centered on the body and its pleasures, in contrast to the ascetic and moralistic 

discourse of his time. These conceptual metaphors do more than provoke laughter – 

they structure the epistemological framework of his fiction, exposing the sexual 

imagination, gender dynamics, and social taboos of early modern Europe. Ultimately, 

they offer fertile ground for interdisciplinary inquiry at the intersection of literature, 

cognitive linguistics, and cultural history. 

 

Key words: conceptual metaphor, Rabelais, eroticism, sexuality, comic.  

 

 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES  

 

Bakhtine, M. (1970). L’oeuvre de François Rabelais et la culture populaire au 

Moyen Âge et sous la Renaissance. Paris : Gallimard. 

Dauzat, A.–Dubois, J. & Mitterand, H. (1964). Nouveau dictionnaire étymologique 

et historique. Paris : Larousse. 

Đurin, T. (2017). « Faire la bête à deux dos » ou traduire l’obscénité. Godišnjak 

Filozofskog fakulteta u Novom Sadu, XLI-3 (posebno izdanje), 379-398. 

FEW. (1922-1967). Walther von Wartburg et Hans-Erich Keller (Éditeur 

scientifique), Französisches etymologisches Wörterbuch. Bâle : R. G. 

Zbinden. 

Greimas, A. J. (1969). Dictionnaire de l’ancien français. Paris : Larousse. 

Huguet, E. (1925-1967). Dictionnaire de la langue française du seizième siècle. 

Paris : Librairie ancienne Edouard Champion. 

Jovanović, I.–Đurin, T. (2023). Entre l’amour et la haine : métaphores érotiques 

dans les fabliaux français et dans la poésie populaire serbe. In : Lamprou, 

E.–Valetopoulos, F. (éd.) (2023). Exprimer son amour et sa haine : une 

étude à travers les langues. Bruxelles : Peter Lang Verlag. 193-209. 

Kövecses, Z. (2003). The scope of metaphor. In : Barcelona, A. (ed.) (2003). 

Metaphor and metonymy at the crossroads: A cognitive perspective. Berlin : 

Mouton de Gruyter. 79-92. https://doi.org/10.1515/9783110894677.79 



VOICY MAISTRE JAN CHOUART QUI DEMANDE LOGIS… | 173 

 

 

Kövecses, Z. (2010). Metaphor: A practical introduction (2nd ed.). Oxford and New 

York: Oxford University Press. 

La Bruyère. (1696). Les Caractères [Édition du groupe « Ebooks libres et 

gratuits »]. Disponible sur 

https://www.ebooksgratuits.com/pdf/la_bruyere_caracteres.pdf 

La Charité, R. C. (1968). An Aspect of Obscenity in Rabelais. In: Wiley, W. L.–

Daniel, G. B. (dir.) (1968). Renaissance and other studies in honour of 

William Leon Wiley. Chapel Hill: University of North Carolina Press. 167-

189. 

Lakoff, G.–Johnson, M. (1980). Metaphors We Live By. Chicago: University of 

Chicago Press. 

Lakoff, G. (1993). The contemporary theory of metaphor. In: Ortony, A. (ed.) 

(1993). Metaphor and Thought. Cambridge: Cambridge University Press. 

202-251. https://doi.org/10.1017/CBO9781139173865.013  

Lakoff, G. (2006). Conceptual metaphor: The contemporary theory of metaphor. In: 

Geeraerts, D. (ed.) (2006). Cognitive Linguistics: Basic Readings. Berlin 

and New York: Mouton de Gruyter. 186-238. 

Lakoff, G.–Johnson, M. (1999). Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and 

Its Challenge to Western Thought. New York: Basic Books. 

Lakoff, G.– Turner, M. (1989). More Than Cool Reason: A Field Guide to Poetic 

Metaphor. Chicago: University of Chicago Press. 

Milić, G. (2013). Pristup zoosemiji u okviru teorije konceptualne metafore. 

Jezikoslovlje, 14(1), 197-213. https://hrcak.srce.hr/103364 

Rabelais, F. (1912-1965). Œuvres. Paris, Genève : E. Champion et E. Droz. 

Rabelais, F. (1995). Œuvres complètes. Guy Demerson (éd.). Paris : Seuil. 

Stanojević, M.-M. (2009). Konceptualna metafora u kognitivnoj lingvistici: pregled 

pojmova. Suvremena lingvistika, 35(68), 339-371. 

https://hrcak.srce.hr/47111 

TLFi. (2004). Le Trésor de la Langue Française informatisé. Disponible sur 

http://atilf.atilf.fr/tlf.htm 

 

 

 

 

 


